
 
 
 
 
 
 

ქართველოლოგი 
 

THE KARTVELOLOGIST 
 

29 



Ivane Javakhishvili Tbilisi State University 

The Centre For Kartvelian Studies 

 

 

 

 

THE KARTVELOLOGIST Journal of Georgian Studies 
 

29 

 

 

 

 

 
 
 

2021-2022 

Tbilisi



ივანე ჯავახიშვილის სახელობის  

თბილისის სახელმწიფო უნივერსიტეტი 

ქართველოლოგიური სკოლის ცენტრი 

 

 

 

ქართველოლოგი 
 

29 

 

 

 

    

 



საგამომცემლო ინფორმაცია 

ქართველოლოგია ფართო გაგებით ნიშნავს  ქართული კულტურის,  ისტორიისა და  ქართულ სამყაროსთან 
დაკავშირებული ჰუმანიტარული სფეროს სხვა დარგის შესწავლას. ესენია: ენათმეცნიერება, ლიტერატურათმცოდნე­
ობა, ხელოვნება, არქეოლოგია, ფოლკლორი, ეთნოგრაფია, წყაროთმცოდნეობა და სხვ.  

ჟურნალი  „ქართველოლოგი“ ორენოვანი  (ქართული და ინგლისური), პროფესიული და აკადემიური ჟურნა­
ლია.  ქართველოლოგიის დარგში  მეცნიერული სიახლეების დანერგვასთან  ერთად იგი  მიზნად ისახავს  ქართველ 
მკვლევართა ნარკვევების პოპულარიზაციას საერთაშორისო დონეზე და საზღვარგარეთული ქართველოლოგიური 
მეცნიერების გავრცელებას ქართულ სამეცნიერო წრეებში. 

„ქართველოლოგი“ წელიწადში ერთხელ გამოდის როგორც ბეჭდური, ასევე ელექტრონული სახით. 1993­2009 
წლებში იგი მხოლოდ ბეჭდურად გამოდიოდა  (N1­15). გამომცემელია  „ქართველოლოგიური სკოლის ცენტრი“  (თსუ), 
ფინანსური მხარდამჭერი – „ქართველოლოგიური სკოლის ფონდი“. ჟურნალის დამაარსებელია ელგუჯა ხინთიბიძე.  

სარედაქციო კოლეგია: 

ჟურნალის  ირგვლივ  შემოკრებილი  უცხოელი  ავტორები  თავიანთ  ქართველ  კოლეგებთან  ერთად  არიან 
„ქართველოლოგის“ სარედაქციო კოლეგიის წევრები, აქტიური მონაწილენი ჟურნალის სამეცნიერო სტილისა და ფორ­
მის ჩამოყალიბებაში, სამეცნიერო სტატიების ავტორები, ზოგიერთ შემთხვევაში გამოსაქვეყნებელი სტატიების რეცენზენ­
ტები და თავიანთ ქვეყნებსა და სამეცნიერო ცენტრებში ქართველოლოგიის პრობლემატიკის პოპულარიზატორები. 

 
ბახტაძე მიხეილ (ისტორია) – საქართველო; ბეინენი ბერტ (რუსთველოლოგია) – აშშ; ბოედერი ვინფრიდ  (ენათმეცნიე­
რება)  –  გერმანია; დობორჯგინიძე  ნინო  (ენათმეცნიერება)    –    საქართველო; ენოხი რუვენ  (ქართული ენა,  ქართულ­
ებრაული კულტურული ურთიერთობები) – ისრაელი; კოჯიმა იასუჰირო (ქართველური ენები) – იაპონია; კუდავა ბუბა 
(ხელნაწერთმცოდნეობა)  –  საქართველო;  ლიჩელი  ვახტანგ    (არქეოლოგია)  –  საქართველო;  მაგაროტო  ლუიჯი 
(ქართული  ლიტერატურა)  –  იტალია;  მელიქიშვილი  დამანა  (ქართული  ენა)  –  საქართველო;  ნიკოლეიშვილი 
ავთანდილ  (ქართული ლიტერატურა)  –  საქართველო;  რატიანი  ირმა  (ლიტერატურათმცოდნეობა)  –  საქართველო; 
სიხარულიძე ქეთევან  (ფოლკლორი)  –  საქართველო; ტიუიტი  კევინ  (ეთნოგრაფია და ფოლკლორი)  –  კანადა; უტიე 
ბერნარ  (შუა  საუკუნეების  კვლევები)  –  საფრანგეთი;  ფეინრიხი  ჰაინც  (ქართული  ენათმეცნიერება)  –  გერმანია; 
შურღაია გაგა (ქართული ლიტერატურა) – იტალია; ჩიხლაძე ნინო (ქართული ხელოვნების ისტორია) – საქართველო; 
ხოტივარი­იუნგერი შტეფი (ქართული ლიტერატურა) – გერმანია. 

სამეცნიერო რედაქტორი:  ელგუჯა ხინთიბიძე 

ჟურნალის თითოეული ნომრის მომზადებას და გამოქვეყნებას ახორციელებს ჟურნალის სარედაქციო ჯგუფი: 
 
მანანა რუსიეშვილი  – ინგლისური ტექსტის რედ. 
თამარ მელიქიძე  –  ტექსტის რედ. 
სოფიო გულიაშვილი  –  ქართული ტექსტის რედ. 
 

ცირა ვარდოსანიძე  –  კორექტორი 
კონსტანტინე  ლომიძე– კორექტორი 
ირმა მაკარაძე  –  ქართული ტექსტის რედ. 
  

 
ჟურნალის სარედაქციო საბჭო, საგამომცემლო ჯგუფი და რეცენზენტები ზოგიერთ შემთხვევაში არ იზიარებენ 

გამოქვეყნებული სტატიების სტილისტურ თავისებურებებს და მათში გამოთქმულ თვალსაზრისებს. 
 

©     ქართველოლოგი 
        ქართველოლოგიური სკოლის ფონდი 
         13, ჭავჭავაძის გამზირი, თსუ 
         0179, თბილისი, საქართველო 
         ელფოსტა: kartvcentre@hotmail com: 
      kartvelologist@gmail.com 
         ვებგვერდი: kartvelologi.tsu.ge; 
      kartvelologi.openjournal.ge 
 
 

©     ივანე ჯავახიშვილის სახელობის თბილისის სახელმწიფო უნივერსიტეტი, 2023 
        ISSN 1512-1186 



The Kartvelologist is a bilingual (Georgian and English) peer-reviewed, academic journal, 
covering all spheres of Kartvelological (Georgian) scholarship. Along with introducing scholarly 
novelties in Georgian Studies, it aims at popularization of essays of Georgian researchers on the 
international level and diffusion of foreign Kartvelological scholarship in Georgian scholarly circles.   

The Kartvelologist issues both in printed and electronic form. In 1993-2009 it came out only in 
printed form (#1-15). The publisher is the “Centre for Kartvelian Studies” of Tbilisi State Univeristy, 
financially supported by the “Fund of the Kartvelological School”. 
  

Editorial Board:  

The foreign authors, together with their Georgian colleagues, are members of the Editorial 
Board of The Kartvelologist, taking an active part in shaping the scholarly style and form of the 
journal, authors of papers, occasionally reviewers of papers to be published, and popularizers in their 
home countries and scholarly centres of topics of Georgian Studies. 
 

Bakhtadze, Michael (History) – Georgia; Beynen, Bert (Rustvelology) – Philadelphia, USA; Boeder, 
Winfried (Linguistics) – Germany; Chotiwary-Jünger, Steffi (Georgian literature) – Germany; 
Doborjginidze, Nino (Linguistics) – Georgia; Enoch, Reuven (The Georgian language, Georgian-Hebrew 
cultural contacts) – Israel; Fähnrich, Heinz (Georgian linguistics) – Germany; Kojima, Iasuhiro 
(Kartvelian languages) – Japan; Kudava, Buba (Study of Manuscripts) – Georgia; Licheli, Vakhtang 
(Archaeology) – Georgia; Magarotto, Luigi (Georgian literature) – Italy; Melikishvili, Damana (The 
Georgian language) – Georgia; Nikoleishvili, Avtandil (Georgian literature) – Georgia; Nocun, 
Przemyslaw (Archaeology) – Poland; Outtier, Bernard (Medieval Studies) – France; Ratiani, Irma 
(Literary criticism) – Georgia; Shurgaia, Gaga (Georgian literature) – Italy; Sikharulidze, Ketevan 
(Folklore) – Georgia; Tuite, Kevin (Ethnography and folklore) – Canada; Ketevan Khutsishvili 
(Ethnography) – Georgia; Manana Rusieshvili (English literature) – Georgia. 

 
Each issue of the journal is prepared and published by the Editorial Staff: 
 
Scientific Editor – Elguja Khintibidze 
 
English text editor – Manana Rusieshvili 
Text editor – Tamar Melikidze  
Georgian text editor – Sophio Guliashvili  

Proofreader – Tsira Vardosanidze  
Georgian text editor: Irma Makaradze 
Proofreader – Konstantine Lomidze 

 
 

In some cases the Editorial Board, the staff and the reviewers do not share the stylistic 
peculiarities and the views expressed in the papers published. 
 

 
©    Kartvelologist 

      Fund for Kartvelian Studies, 

      0179, Tbilisi, Georgia 

      Email: kartvcentre@hotmail com: 

      kartvelologist@gmail.com 

      Website: kartvelologi.tsu.ge; kartvelologi.openjournal.ge 

 

 
©    Ivane Javakhishvili Tbilisi State University, 2023





 

 7 

სარჩევი 

Contents 
 

 

უცხოელ მეცნიერთა ქართველოლოგიური კვლევები 

FOREIGN SCHOLARS ON GEORGIAN STUDIES 

 
 

Christian Høgel  

Euthymios the Athonite, Greek-Georgian  

and Georgian-Greek Translator – and Metaphrast? ..............................................  11 

 

კრისტიან ჰეგელი  

ეფთვიმე ათონელი, ბერძნულიდან ქართულად და  

ქართულიდან ბერძნულად მთარგმნელი და მეტაფრასტი?  ..............................  29 

 

 

კვლევები: ქართულ-ევროპული ლიტერატურული ურთიერთობები 

STUDIES: GEORGIAN-EUROPEAN LITERARY RELATIONS 

 

 

ელგუჯა ხინთიბიძე  

დიდი სიახლე ეფთვიმე ათონელის  

მთარგმნელობითი მოღვაწეობის შესახებ ...........................................................  49 

 

Elguja Khintibidze 

Great News about the Translation Work of Euthymius the Athonite ...................  75 

 

ირმა მაკარაძე 

„ვარლაამ და იოასაფის ისტორიის“ წყაროთა საკითხისათვის  ........................  99 



 

 8 

Irma Makaradze 

For the Issue of the Sources of „ The Story of Barlaam and Ioasaph“ ................  109 

 

ლუდმილა ჰრიციკი 

უკრაინულ-ქართული ლიტერატურული ურთიერთობების უცნობი მასალები:  

ბორის ტენის გზა ჩახრუხაძის „თამარიანამდე“ ................................................  119 

 

Ludmila Grytsik 

Unknown Archival Materials on Ukrainian-Georgian Literary Contacts:  

The Way of Borys Ten to Chakhrukhadze ............................................................  133 

 

Людмила Грицик 

БОРИС ТЕН У КОНТЕКСТІ УКРАЇНСЬКО-ГРУЗИНСЬКИХ  ЛІТЕРАТУРНИХ ВІДНОСИН ХХ СТОЛІТТЯ:  

ДО ПИТАННЯ ПРО УКРАЇНСЬКОГО «ТАМАРІАНІ» ЧАХРУХАДЗЕ  ............................................  135 
 

იზა ჩანტლაძე, მარიკა ოძელი 

ევროპელ დიპლომატ-მკვლევართა (XVIII–XIX სს.) ღვაწლი კავკასიოლოგიაში...  147 

 

Iza Chantladze, Marika Odzeli 

European Diplomat-researchers’  

(18th-19th cc.) Contribution to Caucasian Studies ................................................  165 

 

ნათია სიხარულიძე 

ლიტერატურული პარალელები: გალაკტიონ ტაბიძე და ლუის დე კამოენსი ...  181 

Natia Sikharulidze 

Literary Parallels: Galaktion Tabidze and Luis de Camoens ...............................  195 

 

 



 

 9 

კვლევები: ენათმეცნიერება 

STUDIES: LINGUISTICS 

 
 

კონსტანტინე ლერნერი 

ქართული კერა – ივრითული kir // kira;  

ქართული ქურა – ივრითული kur  – აქადური quru  ..........................................  207 

 

Constantine B. Lerner  

Georgian კერა  kera – Hebrew  כיר  kir “hearth” 

Georgian ქურა kura – Hebrew  כו ר  kur  “furnace” ............................................  211 

 

 

 

კვლევები: არქეოლოგია 

STUDIES: ARCHAEOLOGY 

 
 

ნინო ქობალია  

კოლხეთის უძველესი ოქრო – კულტურული წინაპირობა და  

საერთაშორისო კონტექსტი .................................................................................  215 

 

Nino Kobalia  

The Oldest Colchian Gold – Cultural Background and International Context .....  227 

 

 

 

 

 

 



 

 10 

კვლევები: რუსთველოლოგია 

RUSTAVELI STUDIES 

 

 

ინგა სანიკიძე  

„ვეფხისტყაოსნის“ ერთი ტმესირებული სტრიქონის გააზრებისათვის.............  237 

 

Inga Sanikidze 

Towards Understanding Tmesis in the Line of  

"The Knight in the Panther’s Skin" ......................................................................  251 

 

კოტე ლომიძე  

„ვეფხისტყაოსნის“ სიმბოლისტური რეცეფციის ერთი შემთხვევა ...................  265 

 

Kote Lomidze  

One Occurrence of the Symbolic Reception of  

"The Man in the Panther’s Skin"  ..........................................................................273 



ქართველოლოგი – THE KARTVELOLOGIST 

29, 2021-2022 

 11 

ქართველოლოგი THE KARTVELOLOGIST 

 
FOREIGN SCHOLARS ON GEORGIAN STUDIES 

 
 

Euthymios the Athonite, Greek-Georgian  

and Georgian-Greek Translator – and Metaphrast?* 

Christian Høgel 
University of Southern Denmark 

The word Metaphrast has turned up several times in scholarship when de-

aling with the prolific, tenth-eleventh-century translator Euthymios the Hagiori-

te, also called Euthymios the Iberian (i.e. the Georgian; d. 1028), now especially 

known for his Greek version of the Barlaam and Ioasaph (or Josaphat) story 

(henceforth Barlaam).1 Euthymios’ texts were even called “Metaphrasticˮ by 

scholars who had only scarce knowledge of the fact, which we now know, that 

there were numerous verbal correspondences between the Barlaam of Euthymi-

os and the almost contemporary Metaphrastic menologion (a liturgical collecti-

on containing – in ten volumes – 48 non-abridged saints’ lives).2 Euthymios was 

                                                      

* The present work was made possible through the support of the Danish National Research 
Foundation, under the grant DNRF102ID.I.  

1 On the life of Euthymios, see R. Volk, Die Schriften des Johannes von Damaskos. 6, 1-2, 
Historia animae utilis de Barlaam et loasaph (PTS 60-1), Berlin 2006, 2009, here 6, 1, pp. 
1-95; B. MARTIN HISARD, La Vie de Jean et Euthyme et le statut du monastère des Ibères 
sur l‘Athos, REB 49, 1991, pp. 67-142. On scholars namfing the translation of Euthymios a 
“metafraseˮ  or him a “Metaphrastˮ , see The Balavariani: a tale from the Christian East, 
transl. by D. M. Lang, with an introd. by I. V. Abuladze, Los Angeles 1966, pp. 38–9; Saint 
John Damascene, Barlaam and Ioasaph, with an english transl. by G.R. Woodward & H. 
Mattingly, introd. by D. M. Lang (Loeb classical library), Cambridge MA 1967, pp. xx-xxi 
and xxxi; and the discussion VOLK, op. cit., pp. 59-61; Mélanges Bernard Flusin, éd. par A. 
Binggeli & V. Déroche (Travaux & mémoires 23/1), Paris 2019, pp. 353_364. 

2 Interconnection between the Greek Barlaam and Greek hagiographic/ Metaphrastic texts 
was noticed early, though with unclear understanding of the relationship, see e.g. the 

 



Christian Høgel 

Euthymios the Athonite, Greek-Georgian and Georgian-Greek Translator – and Metaphrast? 

 12 

obviously a metaphrástes, a “translator,ˮ turning at least 170 Greek texts into 

Georgian; but was he also a metaphrastés, a “rewriterˮ (with a stress on the 

ultimate, not the penultimate syllable), like Symeon Metaphrastes?3 Enormous 

steps have in the last decades been taken towards clarifying the interrelation 

between these two men, who produced the by far mostly copied (and pre-

sumably read) Byzantine narrative texts from the Middle Byzantine period (158 

extant manuscripts of the Greek Barlaam; 700 manuscripts and fragments of vo-

lumes of the Metaphrastic collection).4 Much has been done to disentangle their 

interconnection, but much is still in need of clarification. This concerns not least 

relative dating, textual dependency, and manners of rewriting/translating. Once 

such issues have been settled, clearer interpretations may be reached as to 

what characterized these enormously popular rewritings/translations in terms of 

narrative features, linguistic characteristics, and – not least – their shared 

phrases and idioms. The present article is an attempt to get just a bit further on 

that way. 

The most valuable material for viewing connections between Euthymios 

and the Metaphrastic collection has been adduced by Robert Volk, the most re-

cent editor of Euthymios ̓ Greek Barlaam.5 In articles published prior to the edi-

tion, Volk traced the deep interdependency between Euthymios' Barlaam and 

more than forty Metaphrastic texts.6 The same observations, with some additions, 

                                                                                                                                                            

summing up in D. M. LANG, St. Euthymius the Georgian and the Barlaam and Ioasaph 
Romance, Bulletin of the School of Oriental and African studies 17, 1955, pp. 306-25, esp. 
pp. 323-5. On the Metaphrastic menologion and Symeon Metaphrastes, see A. EHRHARD, 
Überlieferung und Bestand der hagiographischen und homiletischen Literatur der 
griechischen Kirche (TU 50-2), Leipzig – Berlin 1936-52, and Ch. HØGEL, Symeon Meta-
phrastes: rewriting and canonization, København 2002.  

3 On the difference in stress between μεταφράστης “translatorˮ  and μεταφραστής, the nick-name 
of Symeon Logothetes, see N. ΤΟΜΑΔΑΚΗΣ [N. TOMADAKES], Εις Συμεώνα τòν Μεταφραστήν, 
EEBS 23, 1953, pp. 113-38, here 115-6. On the number of translations produced by Euthymios, 
counted by Kekelidze, see M. TARCHNISHVILI, Die Anfänge der schriftstellerischen Tätigkeit 
des Hl. Euthymius und der Aufstand von Bardas Skleros, Oriens christianus 38, 1954, pp. 113-
24, here p. 115, and VOLK, Die Schriften. 6, 1 (cited n. 1), p. 81. 

4 These figures come out of Volk, Die Schriften. 6, 1 (cited n. 1), pp. 240-495; Høgel, 
Symeon Metaphrastes (cited n. 2), pp. 130-4, respectively.  

5 Volk, Die Schrifien. 6, 2 (cited n. 1); among older editions, Woodward, Mattingly, Lang, 
John Damascene (cited n. 1), is the most accessible.  

6 R. Volk, Urrext und Modifikationen des Griechischen Barlaam-Romans. Prolegomena zur 
Neuausgabe, BZ 86–7, 1993-4, pp. 442-61; ID., Symeon Metaphrastes: ein Benutzer des 



ქართველოლოგი – THE KARTVELOLOGIST 

29, 2021-2022 

 13 

went into the apparatus of Volk ̓s edition.7 Volk ̓s findings have given us a unique 

possibility of studying the common interests and perhaps similar working 

procedures of these two redactors/rewriters/translators and to evaluate the 

importance of this for our understanding of what (successful) middle Byzantine 

narrative texts were about. The first steps towards such evaluation were already 

taken by Volk, who in his articles interpreted a number of passages from Lives 

by Symeon Metaphrastes as episodes that in various ways repeated scenes from 

the Greek Barlaam. 

But, valuable as Volk ̓s results are, his interpretations of the specific texts 

have one serious problem, which concerns who copied who. The problems       

otherwise solved by Volk were many, and the fundamental work done in editing 

the Barlaam and unravelling the origins of fundamental misunderstandings in 

earlier scholarship is impressive. And yet, a few problems remained. In producing 

his edition of the Greek Barlaam, Volk had to oppose a number of assumptions, 

not least the common assumption among Byzantinists that the Greek Barlaam 

had not gone through the hands of Euthymios but was the work of either John of 

Damascus or was the translation of some lost Syriac intermediate version.8 All 

these ideas – some of them cherished along with surprising reluctance to accept 

quite obviously reliable information coming especially from Georgian sources – 

were put to rest by Volk, who finally produced the explanation to the “Johnˮ (not 

of Damascus!) appearing in some titles of the Greek version, as well as beyond 

any doubt assigning the Greek version to Euthymios.9 But Volk also worked on 

an assumption himself, which he never really questioned. Ever since accepting 

that the Greek Barlaam is not the work of John of Damascus (though producing 

the edition as a volume for a “collected worksˮ of John of Damascus!), Volk con-

tinued to assume that the Greek Barlaam was earlier than the Metaphrastic 

texts, and that the many instances of interdependence between the two showed 

that it was Symeon Metaphrastes who had reused passages from Euthymios’ 

                                                                                                                                                            

Barlaam Romans, RSBNNS 33, 1997, pp. 67-180; ID., Das Fortwirken der Legende von 
Barlaam und Ioasaph in der byzanrinischen Hagiographie, insbesondere in den Werken 
des Symeon Metaphrastes, JÖB 53, 2003, pp. 127–69. 

7 See the apparatus imitationum in Volk, Die Schriften. 6, 2 (cited 11. 1). 
8 Volk, Die Schriften. 6, 1 (cited 11. 1), pp. 37-54. 
9   Volk, Die Schriften. 6, 1 (cited n. 1), pp. 1-95; on “Johnˮ , see ibid., p. 85. 



Christian Høgel 

Euthymios the Athonite, Greek-Georgian and Georgian-Greek Translator – and Metaphrast? 

 14 

Barlaam and not vice versa.10 The situation was further complicated by the fact 

that during the immense editorial work that Volk had to do for his edition of the 

Barlaam, Volk distinguished – as had other editors on less firm ground – 

between two main manuscript traditions, in Volk’s terminology called family a 

and c respectively. One manuscript from the a tradition was at an early point 

chosen as offering the fundamental text for Volk ̓s edition, not least since it 

could be proven that the a branch is early, offering the earliest dated 

manuscript from the year 1021.11 But during his work Volk acknowledged that 

the c tradition, despite its faults in terms of grammar and idioms, represented 

the earliest version, and, consequently, that the a version was a later revision, 

produced by Euthymios himself.12 This acknow-ledgment, however, came late, 

and Volk ̓s edition still gives the a version, while his introduction, published 

three years later, explains that it is actually the c version, retrievable in the 

apparatus criticus of the edition, that is the earliest version.13 But having 

worked under this wrong assumprion (that a was earlier than c), the a version 

had been used by Volk when comparing the Greek Barlaam with Metaphrastic 

texts, making the nature of the interdependence less clear. For this reason, and 

also due to certain single instances of closer wording in the a version to other 

external material used by Euthymios, Volk had felt certain that it was Symeon 

Metaphrastes who had reused several long, directly copied passages from 

Euthymios' Greek Barlaam. 

But a short publication by Grossmann from 2009 has showed him wrong in 

this assumption.14 Comparing pre-Metaphrastic, Metaphrastic, and Barlaam-ver-

sions of three passages that are close to identical in all three texts, Grossmann 

shows that Symeon Metaphrastes is always closer to both pre-Metaphrastic and 

Barlaam-versions, and that in the closely paralleled passages the Barlaam never 

contains anything from the pre-Metaphrastic text not found in the Metaphrastic. 

                                                      
10 All the arguments of Volk on this are highly complex, see e.g. Volk, Symeon Metaphrastes 

(cited n. 6), p. 86. 
11 This manuscript, Volk’s ms 57 (= B) served as basis for his edition, see Volk, Die 

Schriften. 6, 1 (cited n. 1), pp. 336–40.  
12  Volk, Die Schriften. 6, 1 (cited n. 1), pp. 582–94, especially pp. 587–90.  
13  Volk, Die Schriften. 6, 1 (cited n. 1), pp. 584-7.  
14  J. K. Grossmann, Die Abhängigkeit der Vira des Barlaam und Ioasaph vom Menologion 

des Symeon Meraphrastes, JÖB 59, 2009, pp. 87-94.  



ქართველოლოგი – THE KARTVELOLOGIST 

29, 2021-2022 

 15 

This proves beyond any doubt that it was Euthymios who reused passages from 

Symeon Metaphrastes, not vice versa.15 

One consequence of Grossmann ̓s assertion is that all Volk's analyses of 

how Symeon Metaphrastes reused passages from the Greek Barlaam have to be 

reversed. We now have to get used to the thought that it was Euthymios who 

heavily reused Symeon Metaphrastes' wording for his Barlaam. It was Euthymios 

who was an avid reader of the Metaphrastic texts and made long stretches of his 

translation of the Georgian Balavariani sound and appear “Metaphrasticˮ. So, at 

least in this sense, former scholarship was right. Euthymios' Barlaam does 

sound like another Metaphrastes, for he included long direct quotations from 

Symeon Metaphrastes into his text.  
Another consequence of Grossmann’s findings is that the date of production 

of the Greek Barlaam no longer has to be squeezed in between the earliest possible 

date (by Volk and others placed around 975, when Euthymios is presumed to 

have started translating around the age of 20) and the latest possible date of the 

menologion of Symeon Metaphrastes (who by Volk is taken to have died in 987, 

but the year 982 is a more likely final date for the Metaphrastic activities).16 This 

                                                      
15 As Grossmann correctly argues (Grossmann, Die Abhängigkeit [cited n. 14], p. 94 n. 43), 

the Demosthenes passage, adduced by Volk as argument to the contrary (see Volk, 
Urtext [cited n. 6), p. 453), must be explained otherwise. The simplest explanation is that 
in his second version (the a version) Euthymios simply corrected the passage and made it 
reuse Demosthenes’ words even closer, Grossmann’s critic is briefly stated, but with no 
evaluation and with no mention of the consequences, in R. Volk, From the desert to the 
Holy Mountain: the beneficial story of Barlaam and loasaph, in Fictional storytelling in 
the medieval Eastern Mediterranean and beyond, ed. by C. Cupane & B. Krönung, Leiden 
2016, pp. 401-26, here pp. 415-6. 

16 In my publication from 2002, I deemed the year 982, the year that Symeon – it seems – 
lost favour at court, to be the end point of the Metaphrastic activities. If this (possible) 
event is disregarded, we have little possibility of indicating a safe end point. Symeon died 
in the reign of Basil II, but only the dirge by Nikephoros Ouranos excludes the years 982–
7, the years of his imprisonment in Baghdad. Already in the year 990, Euthymios could in 
his own hand present a translation of a Metaphrastic text – the Life of George, see Volk, 
Die Schriften. 6, 1 (cited n. 1), p. 142; R. P. Blake, Catalogue des manuscrirs géorgiens 
de la bibliothèque de la Laure d’Iviron au Mont Athos, ROC 28, 1931–2, pp. 289–361, and 
29, 1933-4, pp. 225-71, here 29 (1933-4), p. 263. This important piece of information for 
dating the activities of Symeon Metaphrastes were unfortunately not included in Høgel, 
Symeon Metaphrastes (cited n. 2) and ID., Symeon Metaphrastes and the Metaphrastic 
movement, in Ashgate research companion to Byzantine hagiography. 2, pp. 181-96, but 
Euthymios' reference to Symeon from the year 990 only corroborates the idea that the 
Metaphrastic activities go back to the 980’s or earlier, and that the year 982, as 



Christian Høgel 

Euthymios the Athonite, Greek-Georgian and Georgian-Greek Translator – and Metaphrast? 

 16 

solution leaves 12 (or even only 7) years for a process that could easily have taken 

the same amount of time: first, a massive translation by Euthymios and, then, an 

even more massive rewriting by Symeon, who in the meantime should have acquired 

an enormous liking for the newly produced Barlaam. Much easier is the solution, 

which we now know is correct, that Euthymios somehow encountered the Metap-

hrastic texts (and we shall return to this) as a young man, and that he at some 

point – along with his Greek-Georgian translation activities – decided to also 

translate the other way, from Georgian into Greek, taking recourse to 

Metaphrastic passages for his translation of the Barlaam; this could then have 

happened during the time that he was also translating Metaphrastic texts into Ge-

orgian. The translation of the Greek Barlaam was produced with access to at least 

a third of the 148 texts in the Metaphrastic corpus, which implies that the dating 

of the Barlaam should fall after the year 982 (the year in which it seems that 

Symeon lost favour at court and presumably stopped rewriting), and before 1021, 

the year of the first dated manuscript of the Greek Barlaam.17 Since this manus-

cript represents the subsequent a version, the first translation – the c version – 

must be from a somewhat earlier date, though the time elapsed between the two 

versions could have been anything from weeks to several years. Euthymios’ father 

proudly presented a list of Euthymios’ translations in a colophon, written in 1001-

2, with no mention of the Barlaam, but since only Greek-Georgian translations ap-

pear here, the Barlaam would not have appeared in any case.18 Only in the Life of 

John and Euthymios, written in 1042 by George the Hagiorite, the later successor 

as hegoumen at Iviron, are two Georgian-Greek translations from Euthymios’ hand 

mentioned: Balahvar (our Barlaam) and a work carrying the title of Abukurra.19 

Euthymios resigned as hegoumen in 1019, according to George’s biography in or-

                                                                                                                                                            

indicated in the colophon of Eprem Mtsire and in the chronicle of Yahya ibn-Sa ̓id, 
probably put an end to Symeon's work; on all the this see Høgel, Symeon Metaphrastes 
(cited n. 2), pp. 61–88. 

17   Volk, Die Schriften. 6, 1 (cited n. 1), p. 75. 
18   The colophon of John is found in ms Athos, Μονή ̓Ιβήρων, geo. 10, see BLAKE, Catalogue 

(cited n. 16), 28, 1931-2, pp. 339-44.  
19 For the date of the Life, see Actes d ̓Iviron. 1, Des origines au milieu du XI siècle, éd. 

diplomatique par J. Lefort, N. Oikonomidès, D. Papachryssanthou, avec la collab. de H. 
Métrévéli (Archives de l ̓Athos 14), Paris 1985, 1.10, and Martin-Hisard, La Vie de Jean et 
Euthyme (cited n. I), p. 86; see also the discussion by Volk, Die Schriften. 6, 1 (cited n. 
1), pp. 81-5. 



ქართველოლოგი – THE KARTVELOLOGIST 

29, 2021-2022 

 17 

der to dedicate himself to his translations. This gives, as stated by Martin-Hisard, 

two very active translation periods in Euthymios' life, ca. 975-1005 and 1019-

28.20 The a version of the Barlaam thus belongs to the latter period, whereas we 

have no safe indication as to when the earlier c version was produced.21 One ar-

gument for placing the c version in the early period is that this could explain the 

grammatical and idiomatic faults found in it.22 It would then have been produced 

in a period when Euthymios was possibly less secure in his command of the Greek 

language. So, as for the dating of the Barlaam, we may safely state chat 

Euthymios produced it in or sometime before 1021, the earliest possible date 

being the point at which Euthymios mastered both languages involved, Greek and 

Georgian, but also the time at which he could have encountered the Metaphrastic 

texts (which are just as present in the early version c, as in the later version a, of 

the Barlaam). Euthymios came to Constantinople (probably) as a royal hostage 

during the reign of Nikephoros II Phokas, after his alliance in 964 with the 

kouropalates David of Tao-Klarjeti, a Georgian kingdom south of the central 

regions of Apkhazia and Kartveli.23 He soon after left for the Bithynian Olympos 

with his father, and soon thereafter (and no later than 969) arrived at Mount 

Athos.24 In any case, his earliest dated translations are from the year 977, from 

which Kekelidze deduced that his translation activities started no later than 975 

and placed his year of birth in 955 (dating his translation years as starting at the 

age of 20).25 

                                                      
20  Martin-Hisard, La Vie de Jean et Euthyme (cited n. 1), p. 108. 
21  The c version is dated to “kaum nach 985ˮ  (“hardly after 985ˮ ) in Volk, Die Schriften. 6, 

1 (cited 1, 1), p. 86 (see also ibid., p. 583), but this is only to make it fit in before Volk’s 
supposed year of death of Symeon Metaphrastes in 987. 

22  The grammatical mistakes were (wrongly, we now know) used to argue for a later date of 
the c family in Volk, Urtext (cited n. 6). 

23 Tarchnishvili, Die Anfänge (cited n. 3), p. 127; Martin-Hisard, La Vie de Jean er Eurhyme 
(cited n. 1), pp. 87-8; Volk, Die Schriften. 6, 1 (cited n. 1), p. 78. 

24  On the arguments for the latter date, see LEFORT, dans Actes d’Iviron (cited n. 19), I.20. 
25 The date 977 comes out of a manuscript dated to the year 981, written by the copyist 

Sabai, containing a copy of a colophon from 977, penned by Euthymios’ father John. The 
manuscript of 981 contains 24 Greek homilies translated into Georgian by Euthymios (2 
by Gregory Nazianzos, 1 by Gregory of Nyssa, and 21 by Basil the Great). If the ma-
nuscript of 977 contained the same, two years seems a fair guess as for the time required 
for the translation, see Tarchnishvili, Die Anfänge (cired n. 3), pp. 116–9. 



Christian Høgel 

Euthymios the Athonite, Greek-Georgian and Georgian-Greek Translator – and Metaphrast? 

 18 

This means that Euthymios started translating well before Symeon 

Metaphrastes stopped metaphrasing, possibly even before he started. The two 

men therefore overlapped in their active periods. In any case, Euthymios could 

have worked on his translation of the Georgian Balavariani into his Greek 

Barlaam and Ioasaph anytime between ca. 975 and 1021, though he probably 

finished the early c version after 982, when the Metaphrastic collection had 

already been produced. But we do not know whether Metaphrastic texts 

circulated independently before 982, as they certainly did some decades later.26  

 

Euthymios, Iviron, And The Metaphrastic Collection 
 

Euthymios and other Georgians at Athos stayed at the Great Laura until 

the year 979-80, at which point they moved to their own monastic setting, 

following the military success of Tornike, a fellow-monk whose assistance was 

required by the newly instated emperor Basil II (976-1025).27 At this point, 

Euthymios had then already been active translating for some years. And his 

work was to continue in the Georgian monastery dedicated to John the Baptist, 

some decades later to be known as that of “the Georgians,ˮ the Iviron 

monastery, of which Euthymios became the hegoumen in 1004. But despite 

Euthymios’ move far away from Symeon Metaphrastes and the imperial capital, 

a number of things continue to connect him and his institution to the Meta-

phrastic texts. In fact, several things besides the Barlaam indicate a very close 

contact between the literary activities of the Iviron monastery and the 

Metaphrastic menologion, and Euthymios is an important person in tying these 

things together.28 

Already in his early years of translation activity, Euthymios produced 

Georgian versions of Metaphrastic lives. As stated above, various inventories 

listing Euthymios’ translations were produced, not least by Euthymios’ father 

John, even if none of these are complete, especially concerning translated hagio-

                                                      
26 As found in the early exemplars of Ehrhard’s “vermischter Metaphrastˮ , Ehrhard, 

Überlieferung (cited n. 2), vol. 3, pp. 91-341. 
27 On this and the following information, see Martin-Hisard, La Vie de Jean et Euthyme 

(cited n. 1), pp. 87-93, with footnotes. 
28  The following presentation owes much to discussions with Stratis Papaioannou, whom I 

thank. 



ქართველოლოგი – THE KARTVELOLOGIST 

29, 2021-2022 

 19 

graphical lives.29 The earliest dated manuscript containing translations by 

Euthymios of Metaphrastic texts is dated to the year 990 in the colophon, 

written in Euthymios own hand.30 Euthymios’ subscription to one text in the 

manuscript goes as follows: “The Passion of George by Symeon Logothetes, 

which is read in most churches in Greece, because the other one is 

obscure (apocryphal?).ˮ31 This special attention paid to transferring the Metap-

hrastic language – along with other biblical and Greek patristic literature into 

Georgian obviously left Euthymios deeply familiarized with various forms of Hel-

lenic wisdom and language, and his translation of the Georgian Balavariani into 

the Barlaam almost reads as a catalogue of this. And surprisingly enough, the 

Iviron monastery is actually the only ascertained holder of Metaphrastic texts 

that we know of before at least the reign of Constantine VIII (1025-8).32 No ot-

her piece of evidence on the fate of the Meraphrastic texts than the activities of 

Euthymios and some dated Iviron manuscripts including Metaphrastic texts ha-

ve come out of the reign of Basil II, during which our sources tell us that Syme-

on Metaphrastes fell from favour, stopped working, and died. This, in itself, is 

surprising, given the enormous popularity that the Metaphrastic menologion la-

ter experienced, with more than 700 manuscripts (including fragments) extant 

today, most of these from the eleventh and twelfth centuries.33  

Given the fervent translation activities of Euthymios at Athos, one is left 

wondering why a productive copyist at Iviron, with the name of Theophanes, 

would be busy at the same time copying Greek Metaphrastic lives. We have to-

                                                      
29 To give an example, we do not find any indication in the lists of the translated 

Metaphrastic Life of George, singled out as a work of Euthymios in Athos, Μονή ̓Ιβήρων, 
geo. 10 (see above n. 18). 

30  BLAKE, Catalogue (cited n. 16), 29, 1933-4, pp. 263-4; see also n. 16 above. When wri-
ting my book from 2002, I did unfortunately not become aware of the immense 
importance of the Georgian material for the study of the Metaphrastic texts and 
manuscripts. Euthymios, in fact, provides us with an important terminus ante quem of 
Symeon Metaphrastes. This further confirms that Symeon stopped earlier, supporting the 
year 982 given by Yahya ibn-Sa ̓id and Eprem; see Høgel, Symeon Metaphrastes (cited n. 
2), pp. 61-88. 

31 This is a translation of the French translation given in BLAKE, Catalogue (cited n. 16); see 
also foregoing footnote. 

32 VOLK, Die Schriften. 6, 1 (cited n. 1), p. 87, writes that the Barlaam story was already 
known early (late tenth century) in Constantinople, hut his only “evidenceˮ is Symeon 
Meraphrastes, who may not even have had the possibility of reading the Barlaam story. 

33  Ehrhard, Überlieferung (cited n. 2), vol. 2, p. 306–659. 



Christian Høgel 

Euthymios the Athonite, Greek-Georgian and Georgian-Greek Translator – and Metaphrast? 

 20 

day two dated manuscripts of his from years 1004 (Vatican, BAV, Ottob. gr. 422) 

and 1011 (Athos, Μονή Κουτλουμουσίου, 25), presenting Metaphrastic texts in 

combination with other hagiographical texts.34 Given the lack of evidence for 

interest in the Metaphrastic texts from anywhere else, the Iviron monastery seems 

to have been a Metaphrastic hub. All this seems to confirm the story, transmitted 

to us through a colophon written by Eprem Mtsire, another Georgian writer, 

that Symeon lost favour at court and that it was only after the death of Basil II 

that the menologion became published.35 Until then it was, according to Eprem, 

“only read in the housesˮ.36 Given all this Georgian evidence to the activities 

concerning the Metaphrastic menologion, it seems likely that Eprem’s “housesˮ 
could well be, or primarily point out, the monastic houses on Athos, primarily 

the Iviron. Further studies, not least into the Georgian material, will probably 

reveal more about this Georgian-Metaphrastic interrelation. 

So, if Euthymios was heavily involved in reusing Metaphrastic vocabulary, 

he was certainly not the only one at Iviron paying special attention to these 

texts. We may even start asking how much the recognition, and later sanctificati-

on, of Symeon Metaphrastes was due to Georgian involvement. Two things point 

that way (though certainly yielding no proof); the surprising parallel faces of the 

Metaphrastic texts and Euthymios’ Barlaam; and the status of Georgian and es-

pecially Iviron affairs at the Constantinopolitan court. 

In the Life of John and Euthymios, we get an account of Euthymios’ death. 

Since Emperor Constantine VIII, the brother and successor of Basil II, “loved 

Euthymios for his sanctity,ˮ Euthymios came to Constantinople in 1028 to meet 

                                                      
34 On ms Città del Vaticano, BAV, Ottob. gr. 422, see Ehrhard, Überlieferung (cited 11. 2), 

vol. 2, p.311 and vol. 3, p. 793; J. Irigoin, Pour une étude des centres de copie byzantins. 
Suite, Scriptorium 13, 1959, pp. 177-209, here p. 200 (only indicating “Vies de saintsˮ ); 
and Volk, Die Schriften. 6, 1 (cited n. 1), p. 80 n. 415. On ms Athos, Μονή Κουτλουμο-υσίου, 25, see Ehrhard, Überlieferung (cited n. 2), vol. 2, p. 311 and vol. 3, pp. 130-5 (this 
manuscript does not appear in the list of Irigoin). Anorher two manuscripts, also 
appearing in Irigoin’s list of Theophanes' copies, namely Moskow, GIM, Sinod. gr. 162 
and 15 (Vladimir 380 and 381) (dated to 1021-2 and 1023 respectively) may also contain 
Metaphrastic lives, see Ehrhard, Überlieferung (cited n. 2), vol. 3, p. 741. 

35  Høgel, Symeon Metaphrastes (cited n. 2), pp. 127-30. 
36  In Georgian, სახლებსა შინა, translated as В домах, in K. C. Кекелидзе [K. S. Kekelidze), Симеон Метафраст по грузинским источникам, Труды Киевской духовной академии 2, 1910, pp. 172–91. 



ქართველოლოგი – THE KARTVELOLOGIST 

29, 2021-2022 

 21 

him.37 As he was riding through the streets, a beggar came up to him, and as 

Euthymios was about to give him some money, his mule was frightened by the 

beggar’s rags, started fleeing, and in the end injured Euthymios, who died soon af-

ter from his wounds. There is no reason to question the year of demise of Euthymi-

os, such indications were always given with precision, but the manner of his de-

ath calls for some doubt. In biographies of famous writers, a blending of real ex-

perience with the fictional events found in the writer’s works is a common featu-

re. And Euthymios' horse ride and meeting with a beggar do recall closely eno-

ugh scenes involving Ioasaph, the young protagonist of Euthymios' Greek Barlaam, 

for suspicion to arise. Could this be a tale of castles, beggars, and horse rides, in-

vented to cast Euthymios as another saintly loasaph, and inserted to underpin 

the alleged easy access of Euthymios to the court of Constantine VIII? It is hard 

to tell, but Euthymios may have had access to Constantine VIII, even if contact 

with the Constantinopolitan court deteriorated at some point and certainly in 

the reign Romanos III Argyros (1028–34), who after the death of Euthymios re-

called the privileges of the Georgians at Athos, due to Georgian involvement in re-

volts against him.38 During the period between 1029 and 1035 (or 1041), Iviron 

went through a turbulent period, with a group of monks referred to as “the 

Greeksˮ taking over management of the monastery. It was only a year after the 

accession of Michael IV, in 1035 (with a final confirmation in 1041 by Michael 

V), that the rights of “the Georgiansˮ again received imperial confirmation. The in-

tervening loss of imperial support could also account for the problems that seem to 

have affected Barlaam manuscripts. As indicated by Volk, several of these manus-

cripts seem to have lost their first folio by deliberate removal.39 The replacement in 

some cases provides an altered prologue, leaving out the name of Euthymios, 

possibly to remove any Georgian connection with the text of the Barlaam. In any 

case, there is some synchronicity between the return of the Georgians at Iviron 

to imperial benevolence in 1035/1041 and the first dated, ‘’real” Metaphrastic 

manuscript. Our first dated Metaphrastic manuscript is from 1042, produced by 

(or for?) Niketas, chamberlain of Emperor Michael V.40 In his colophon text on 

                                                      
37  Martin-Hisard, La Vie de Jean et Euthyme (cited n. 1), pp. 124-6.   
38  Ibid., pp. 70-1, for this and the following information.  
39  VOLK, Die Schriften. 6, I (cited n. 1), pp. 63-4. 
40 Ms Athos, Μονή ̓Ιβήρων, 16, see the list of dated manuscripts in Ehrhard, Überlieferung 

(cited n. 2), vol. 2, p. 685-90. 



Christian Høgel 

Euthymios the Athonite, Greek-Georgian and Georgian-Greek Translator – and Metaphrast? 

 22 

Symeon Metaphrastes, Eprem Mtsire vaguely implies that the Metaphrastic 

texts were honoured again and their author raised to sainthood) sometime after 

the death of Basil II. This could have been in the days of Constantine VIII, Michael 

IV, or Michael V. Despite uncertainties but given their interconnection, a collusion 

between the faces of the Barlaam and the Metaphrastic menologion seems pro-

bable. 

 
Euthymios’ Use Of Symeon Metaphrastes 
 

As we saw, Euthymios had access to what seems to be all Metaphrastic 

texts when producing his Barlaam. The 48 (or in fact 50)41 texts that he quotes 

from come from all ten volumes of the Metaphrastic menologion, and even if 

this “editionˮ of ten volumes may be later (our earliest extant volume from such 

a 10-volume version is, as stated above, from 1042), it is still fairly safe to say 

that Euthymios knew all of the Metaphrastic texts. But even if quoting from 

many of these, he certainly did not use all of them to the same extent or in the 

same way. The following is an attempt – mainly based on the data given by Volk 

– to delineate how Euthymios reused passages from Metaphrastic texts and for 

what purpose. 

First of all, it should be noted that Euthymios used many other texts than 

the Metaphrastic for his Barlaam. The basic source text was of course the 

Georgian Balavariani, offering the main story with all its embedded tales.42 But 

as was long ago noted, Euthymios not only translated this, he inserted a number 

of quotations and embellishments from other texts. The amount of biblical 

quotations is clear evidence of Euthymios’ familiarity with Scripture.43 Also a 

wealth of patristic literature was used,44 including the so-called Apology of 

Aristeides, which, inserted almost unaltered, offered a safely orthodox represen-

                                                      
41 To the 48 texts listed by Volk, should be added the Metaphrastic Pseudo-Clementina and 

the Life of Anthony, which Euthymios may well have used in the Metaphrastic version 
almost identical with the original written by Athanasios of Alexandria, see Volk, Die 
Schriften, 6, 2 (cited n. 1), pp. 478 and 491. 

42 ი. აბულაძე [I. Abuladze], ბალავარიანის ქართული რედაქციები [Georgian versions of 
Barlaam] (ძველი ქართული ენის ძეგლები 10), თბილისი 1957. 

43  See the “Bibelindexˮ  in Volk, Die Schriften. 6, 2 (cited n. 1), pp. 465-75 and 6, 1, pp. 138–40. 
44  See the “Index der nichebiblischen Quellenˮ , in Volk, Die Schriften. 6, 2 (cited n. 1), pp. 

476-90. 



ქართველოლოგი – THE KARTVELOLOGIST 

29, 2021-2022 

 23 

tation of Christian dogma as well as apostolic history to ensure that the text 

would not fall under accusation of heresy (for introducing exotic saints or, even 

worse, new theological views).45 Euthymios’ use of these texts was treated in 

depth by Volk.46 Volk ̓s apparatus fontium also informs us on various use of 

patristic and hagiographical texts. But none of these coloured the Barlaam in a 

way that comes near Euthymios' heavy use of Symeon Metaphrastes, who of 

course due to the problems described above does not figure in Volk's apparatus 
fontium, but in his apparatus imitationum (listing instances of later reuse of the 

edited text). Following the analysis given above (based on Grossmann), his texts 

will here be analyzed as sources for Euthymios (and therefore properly 

belonging to the apparatus fontium). 

Out of the 50 Metaphrastic texts that Euthymios quotes from, 15 stand out 

as being of special importance (in terms of amount of quotations but also in 

thematic weight).47 These are, first, a number of texts connected to apostles and 

the apostolic age, namely the Metaphrastic Lives of the apostles Thomas, John, 

Philip, Matthew, and Luke. To this group could also pertain the Metaphrastic 

Life of Gregory the Illuminator (or, of Armenia), which also has an apostolic 

shape and theme, but it occurs more in conjunction with the rest of important 

Metaphrastic texts, namely the Lives of Sergios & Bacchos, Thekla, Aikaterine, 

Polyeuktos, Martinianos, Paul of Thebes, Kyprianos & Justina, Hilarion, and 

Prokopios. Quotations from these 15 Metaphrastic texts occur frequently and in 

passages loaded with thematic importance. 

Before proceeding to analyze Euthymios’ manner of using these 15 texts, a 

word of justification for disregarding the 35 other texts in this initial analysis. It 

seems likely that quotations from these 35 Lives – as well as from just about all 

the patristic and other hagiographical source material that Euthymios employed 

– came from (collections of) excerpts that Euthymios had access to or had 

produced himself, probably in order to reuse them at various places in his 

Barlaam. These quotations are too many and too verbally exact quotations from 

the Metaphrastic (and other) texts to have come purely from memory. But it is 

                                                      
45  This is the text of chap. 27 of the Barlaam, Volk, Die Schriften. 6, 2 (cited n. 1), pp. 264-

84; see the discussion in Volk, Die Schriften. 6, 1 (cited n. 1), pp. 122-35. 
46  VOLK, Die Schriften. 6, 1 (cited n. 1), pp. 96-138. 
47  The editions used here are the same as those listed in Volk, Die Schriften. 6, 1 (cited n. 

1), pp. xv-xxvii.  



Christian Høgel 

Euthymios the Athonite, Greek-Georgian and Georgian-Greek Translator – and Metaphrast? 

 24 

unlikely that the quotations were retrieved directly from the Metaphrastic texts. 

The short quotations represent, just about in all cases, standard sentences on 

dogma and faith or standard scenes from hagiography (either of torture, 

questioning, asceticism, or devotion) that could in many cases have been culled 

for their gnomic expressiveness. All this makes it very unlikely that Euthymios 

retrieved them directly from their respective Metaphrastic texts when 

translating. Some sort of collection(s) of excerpts must have gone in between. 

As for the 15 important texts, we find also a reuse of short quotations from 

these (which could also have been made first as excerpcs) but also a number of 

long quotations, and in five key passages of the Barlaam we find text passages 

(sometimes slightly rephrased) from these texts used in what could be termed 

text mosaics.48 These five sections of the Barlaam read as Metaphrastic 

quotations from several texts put together to form a unity. As an example, we 

may look at the passage from 2.181 to 3.35 of the Barlaam text, where a number 

of (sometimes longer) passages from the Life of Gregory the Illuminator and the 

Life of Aikaterine are intertwined and inserted to colour and flesh out a scene of 

pagan cult and sacrifice, under the threatening eye of a mad king.49 Likewise, 

the long scene with the magician Theudas in chapter 29 of the Barlaam is 

produced through a similar mosaic, now with several passages stemming from 

the Lives of Gregory the Illuminator, Martinianos, and Aikaterine intertwined. 

Many of these passages have a gnomic character but given the close 

appearance of text bics from the same texts, Euthymios must have had either 

the respective texts, or excerpts stemming only from these, at hand. Other such 

mosaics are found at 30.32-85 (with intertwined text bits from the Lives of 

Martinianos, Paul of Thebes, Kyprianos, Hilarion, and Thekla) and 35.4-27 

(produced with mixed text bits from the Life of Gregory and the Life of Pro-

kopios). Finally, one mosaic is thematically speaking apostolic, and fittingly is 

constructed by mixing text extracts from Lives of apostles: the beginning of the 

Barlaam, i.e. chapter 1.1-30, represents a fine combination of excerpts from the 

Lives of the apostles Thomas, John, and Philip. 

                                                      
48 All references made refer to Volk’s text and apparatus imitationum; and the same 

information may he retrieved in his “Index der Testimonien (Benuçzer der Barlaam-
Romans)ˮ , Volk, Die Schriften. 6, 1 (cited n. 1), pp. 491-4. 

49  The Life of Aikaterine is used alone for a similar purpose in 26,27-118. 



ქართველოლოგი – THE KARTVELOLOGIST 

29, 2021-2022 

 25 

This latter text mosaic clearly echoes the aims behind the insertion of the 

Apology of Aristeides.50 His text was to resound of apostolic imagery, making 

his Byzantine reader and listener instantly recognize in which setting to under-

stand the text, i.e, as taking place in newly Christianized land. A similar aim could 

be thought of concerning the Life of Gregory the Illuminator, whose setting in 

Armenia (and with brief mention of Iberians, i.e. Georgians) calls attention to a 

possible local (national) interest from Euthymios’ side in including excerpts 

from this text. 

Euthymios hardly produced these text mosaics from Metaphrastic texts to 

engender any recognition or enjoyment of intertextuality. The Metaphrastic 

texts were quite new and perhaps even still under suspicion during the reign of 

Basil II due to the fate of Symeon Metaphrastes. And even if somebody would 

know the texts, it would require a reader or listener very familiar with Metaph-

rastic narratives to be able to recognize the procedure. Other passages, which 

display heavy reuse of material from only one text, could perhaps more be seen 

as recalling a certain text, even if the feeling must rather be that Euthymios 

simply worked in cento-like way, finding Metaphrastic material useful or aestheti-

cally preferable for his purpose. The use of several text bits in a row from a   

single Metaphrastic text is seen at least in 2.34-153, where 8 text bits (3 of 

which very extensive) have been taken with practically no changes from the Life 

of Sergios & Bacchos (but intertwined with translated bits from the Balavariani, 

biblical and patristic literature, etc.). The same goes for the Life of Martinianos, 

used extensively in the passage 30.115-197; the Life of Kyprianos (32.98-152); 

the Life of Paul of Thebes (38.28 - 40.60); and the Life of Hilarion (40.97-116). 

Euthymios must, in all these cases, have had the Metaphrastic text at his side. 

The close reuse of quite long passages can only be the product of a direct 

retrieval from the source text (probably based on prior selection of the text for 

the specific purpose). 

We know that Symeon Metaphrastes also used secondary sources (or other 

texts than the primary source text, in his case, for rewriting).51 This creates a 

                                                      
50  Volk, Die Schriften. 6, 1 (cited n. 1), pp. 122–35. 
51 W. Lackner, Zu Editionsgeschichte, Textgestalt und Quellen der Passio S. Polyeucti des 

Symeon Meraphrastes, in Byzantios: Festschrift für Herbert Hunger zum 70. Geburtstag, 
hrsg. von W. Hörandner, J. Koder, O. Kresten & E. Trapp, Wien 1984, pp. 221-31. For a 
specific case of “documentary reuseˮ  of a saint’s own letter, see C. Høgel, The actual 



Christian Høgel 

Euthymios the Athonite, Greek-Georgian and Georgian-Greek Translator – and Metaphrast? 

 26 

slight similarity between Symeon and Euthymios, but a fundamental difference 

also distinguishes them on this point: Symeon included secondary sources into 

his rewritings but only to include additional information. His secondary sources 

offered him scenes or details on the saint(s) not available in his primary source 

text. Euthymios, on the other hand, reused text bits from the Metaphrastic text, 

not because they offered him any additional information but simply because he 

here found usable, readymade phrases. This procedure, not least because based 

on (collections of) excerpts closely resembles what has been observed in texts 

as Nicholas Kataskepenos’ Life of Kyrillos Phileotes and other hagiographical 

texts written in the twelfth century.52 So, in this regard, Euthymios diverted 

from the working procedures of Symeon Metaphrastes and instead, it seems, 

paved the way for a new manner of writing Greek hagiography. 

 

Conclusion 
 

Euthymios could obviously be called a Metaphrast, that is a metaphrástes, 

in recognition of his many Greek-Georgian translations and of his big Georgian-

Greek translation, his Barlaam. But he could also be called a metaphrastés, to 

the extent that his Barlaam ended up sounding very much like a Metaphrastic 

text by incorporating numerous quotations from Symeon’s menologion. As for 

working methods, Enthymios' manner of piecing together text snippets, 

sometimes into whole mosaics, cannot be paralleled in the case of Symeon, who 

did use secondary texts but only such that offered additional historic material. 
Euthymios’ literary importance comes with the influence of Georgians not 

only on the life of Mount Athos but on the intellectual life in Byzantium. Not only 

did the story of Barlaam and loasaph become a widely read text, but the Georgian 

influence on bringing the Metaphrastic text to success seems to have been ex-

tensive, even if it is difficult to assess the exact nature of the Iviron’s dedication 

                                                                                                                                                            

words of Theodore Graptos: a Byzantine saint’s letter as inserted document, in Medieval 
letters: between fiction and document, ed. by C. Høgel & E. Bartoli, Turnhout 2015, pp. 
307-16. 

52 See La Vie de saint Cyrille le Philéote, moine byzantin, introd., texte cric., trad. et notes 
par É. Sargologos (Subs. hag. 39), Bruxelles 1964, pp. 32-7; M. Mullett, Novelisation in 
Byzantium: narrative after the revival of fiction, in Byzantine narrative: papers in honour 
of Roger Scott, ed. by J. Burke et al., Melbourne 2006, pp. 1-28, esp. pp, 16-7. 



ქართველოლოგი – THE KARTVELOLOGIST 

29, 2021-2022 

 27 

to the Metaphrastic enterprise through production of Greek manuscripts containing 

Metaphrastic texts, translations of these into Georgian, and recirculation of the 

same in the form of text bits in the Barlaam. But Euthymios and others at the 

Iviron certainly cherished these texts. 

Thus, the results of Grossmann’s analysis, which showed that it was      

Euthymios who reused Symeon Metaphrastes, not vice versa, have given us a 

much simpler chronology, a straighter transfer of texts between Athos and   

Constantinople, but also a starting point for fascinating insight into the         

workings and universes of the two most successful narrative writers in middle 

Byzantine literature. 



 

 



ქართველოლოგი – THE KARTVELOLOGIST 

29, 2021-2022 

 29 

ქართველოლოგი THE KARTVELOLOGIST 

 
უცხოელ მეცნიერთა ქართველოლოგიური კვლევები 

 
 

ეფთვიმე ათონელი, ბერძნულიდან ქართულად და  

ქართულიდან ბერძნულად მთარგმნელი და მეტაფრასტი?* 

კრისტიან ჰეგელი 
 

სამხრეთ დანიის უნივერსიტეტი 
 

სიტყვა მეტაფრასტი სამეცნიერო ლიტერატურაში მრავალგზის გაჟღერდა, 

განსაკუთრებით კი მაშინ, როცა საქმე X-XI ს-ის ნაყოფიერ მთარგმნელს, ეფთვი-

მე ჰაგიორიტს ეხებოდა, მას ეფთვიმე იბერიელადაც ვიცნობთ (ე.ი. ქართველი, 

+1028 წ.). იგი განსაკუთრებით ცნობილი მის მიერ ბერძნულ ენაზე თარგმნილი 

ვარლამ და იოასაფით (ზოგან იოსაფატი) (შემდგომში – ბარლაამი) გახდა.1 ეფ-

თვიმეს ტექსტებს ზოგჯერ „მეტაფრასტულსაც“ უწოდებდნენ მეცნიერები, რო-

მელთაც მხოლოდ მწირი ცოდნა ჰქონდათ იმ ფაქტობრივი მასალისა, რომელსაც 

დღეს ვფლობთ: ეფთვიმეს ბარლაამი მის თანამედროვე მეტაფრასტულ მენო-
ლოგიონთან (ლიტურგიკული ტექსტების კორპუსი ათ ტომად, რომელიც 148 

                                                      

* წინამდებარე ნაშრომი შესრულდა დანიის ნაციონალური კვლევითი ფონდის ხელშეწყო-
ბით; გრანტი DNRF102ID.1 

1  ეფთვიმეს ცხოვრების შესახებ, იხ.: R. Volk, Die Schriften des Johannes von Damaskos. 6, 
1-2, Historia animae utilis de Barlaam et Ioasaph (PTS 60-1), Berlin 2006, 2009, here 6,1, 
pp. 1-95; B. Martin Hisard, La vie de Jean et Euthyme et le statut du monastère des Ibères 
sur l’Athos, REB 49, 1991, pp. 67-142. იმ მეცნიერთა შესახებ, რომლებიც ეფთვიმეს თარ-
გმანებს მეტაფრასულს უწოდებენ, ხოლო მას „მეტაფრასტს“, იხ.: The Balavariani: a tale 
from the Christian East, transl. by D. M. Lang, with an introd. By I. V. Abuladze, Los An-
geles 1966, pp. 38-9; Saint John Damascene, Barlaam and Ioasaph, ინგლისური თარგმანი 
– C. R. Woodward & H. Mattingly, წინასიტყვაობა – D. M. Lang (Loeb classical library), 
Cambridge MA 1967, pp. xx-xxi and xxxi; და მიმოხილვა – Volk, op. cit., pp. 59-61. 

 



კრისტიან ჰეგელი 

ეფთვიმე ათონელი, ბერძნულიდან ქართულად და ქართულიდან ბერძნულად ... 

 

 30 

წმინდანის ცხოვრებას შეიცავს)2 მრავალ შემთხვევაში ამჟღავნებს ტექსტობრივ 

მსგავსებას. ბუნებრივია, ეფთვიმე ნამდვილად იყო მეტაფრასტი (μεταφράστε) – 

„მთარგმნელი“, რომელმაც სულ ცოტა 170 ბერძნული ტექსტი მაინც გადმოა-

ქართულა; მაგრამ, იყო იგი აგრეთვე „გადამამუშავებელინ, μεταφραστές (მახვი-

ლით ბოლო და არა ბოლოს წინა მარცვალზე), მსგავსი სიმეონ მეტაფრასტისა?3 

ამ ორ მოღვაწეს შორის კავშირის გამოსავლენად ბოლო ათწლეულში მნიშვნე-

ლოვანი ნაბიჯები გადაიდგა. მათ შექმნეს ბიზანტიური ლიტერატურული ტექსტე-

ბი, რომლებიც, შუა ბიზანტიური პერიოდიდან მოყოლებული, ყველაზე ხშირად 

გადაიწერებოდა (და სავარაუდოდ, იკითხებოდა კიდეც). (შემორჩენილია ბერ-

ძნული ბარლაამის 158 ნუსხა, ხოლო მეტაფრასტული კოლექციის 700 ხელნაწე-

რი თუ ფრაგმენტი).4 ბევრი რამ გაკეთდა ამ ხელნაწერთა ურთიერთკავშირის გა-

მოსარკვევად, თუმცა, კვლავაც ბევრი რამ საჭიროებს განმარტებას. ეს ეხება 

არა მხოლოდ დათარიღებას, ტექსტობრივ ანალიზს და გადაწერისა თუ თარ-

გმნის ხერხებს. ამგვარ საკითხთა დაზუსტების შემდეგ, უფრო თამამად შეგვეძ-

ლება ვიმსჯელოთ, თუ რა საერთო მახასიათებლები აქვთ ამ უაღრესად პოპუ-

ლარულ ნუსხებსა თუ თარგმანებს ნარატივის თავისებურებების ლინგვისტური 

მახასიათებლების კუთხით, და, არა ნაკლებ საინტერესოა გაირკვეს ავტორები 

იყენებდნენ თუ არა საერთო იდიომებსა თუ ფრაზეოლოგიას. წინამდებარე სტა-

ტიაც ამ მიმართულებით მცირეოდენი წინსვლის მცდელობას წარმოადგენს. 

                                                      
2 ბერძნულ „ბარლაამსა“ და ბერძნულ ჰაგიოგრაფიულ /მეტაფრასტულ ტექსტებს შორის 
კავშირი ადრევე იყო შენიშნული, თუმცა არა ნათელი გააზრებით; მაგალითად იხ. 
შეჯამება ნაშრომისა D. M. Lang, St. Euthymious the Georgian and the Barlaam and 
Ioasaph Romance, Bulletin of the School of Oriental and African studies 17, 1955, pp. 306-
25, უპირატესად pp. 323-5. მეტაფრასტულ მენოლოგიონისა და სიმეონ მეტაფრასტის შე-
სახებ, იხ.: see A. Ehrhard, Überlieferung und Bestand der hagiographischen und homi-
letishen Literatur der griechischen Kirche (TU 50-2), Leipzig – Berlin 1936-52, ასევე, Ch. 
Høgel, Symeon Metaphrastes: rewriting and canonization, København 2002. 

3 სიტყვაში მახვილის პოზიციით გამოწვეული განსხვავების შესახებ μεταφράστης “მთარ-
გმნელი” და μεταφραστής, სიმეონ ლოგოთეტისთვის შერქმეული სახელი, იხ.: Ν. Τομα-δακης [N. Tomadakes], Εις Συμεώνα τòν Μεταφραστήν, EEBS 23, 1953, pp. 113-38, გვ.115-
6. ეფთვიმეს მიერ ნათარგმნი ლიტერატურის შესახებ, რომელიც კ. კეკელიძემ აღწერა, 
იხ.: M. Tarchnisvili, Die Anfänge der schriftstellerischen Tätigkeit des Hl. Euthymius und 
der Aufstand von Bardas Skleros, Oriens Christianus 38, 1954, pp. 113-24, გვ. 115, და 
Volk, Die Schriften. 6, 1 (ციტირებულია n. 1 [სქოლიოს ნუმერაცია – ე.ხ.]), p. 81. 

4 ეს ციფრები მოხმობილია: Volk, Die Schriften, 6, 1 (ციტირ. n. 1), pp. 240-495; Høgel, Sy-
meon Metaphrastes (ციტირ. n. 2), pp. 130-4. 



ქართველოლოგი – THE KARTVELOLOGIST 

29, 2021-2022 

 31 

ეფთვიმესა და მეტაფრასტულ კოლექციას შორის კავშირების გამოსავლე-

ნად რობერტ ფოლკმა, რომელიც ეფთვიმეს ბერძნულენოვანი ბარლაამის5 უკა-

ნასკნელი გამოცემის რედაქტორია, მეტად ფასეული მასალა წარმოადგინა. წიგ-

ნის გამოცემამდე გამოქვეყნებულ სტატიაში ფოლკმა ღრმა ურთიერთკავშირი 

გამოავლინა ეფთვიმეს ბარლაამსა და ორმოცზე მეტ მეტაფრასტულ ტექსტს შო-

რის6. იგივე მიმოხილვა, რამდენიმე დამატებითურთ, ფოლკის გამოცემის სამეც-

ნიერო აპარატშიც შევიდა.7 ფოლკის მიგნებებმა მოგვცა უნიკალური შესაძლებ-

ლობა იმისა, რომ შეგვესწავლა ამ ორი რედაქტორის /გადამმუშავებლის/ მთარ-

გმნელის საერთო ინტერესები, ან სულაც, მუშაობის მსგავსი პროცედურები; და 

ასევე შესაძლებლობა, თუ რამდენად მნიშვნელოვანი იყო შუა საუკუნეების ბი-

ზანტიური ლიტერატურა. ამგვარი შეფასების პირველი ნაბიჯები ფოლკმა გა-

დადგა, რომელმაც სტატიაში რამდენიმე პასაჟი განმარტა სიმეონ მეტაფრასტის 

„წმინდათა ცხოვრებიდან“, როგორც ეპიზოდები, რომლებიც სხვადასხვა ფორ-

მით იმეორებდნენ სცენებს ბერძნული ბარლაამიდან. 
იმის მიუხედავად, რომ ფოლკის კვლევები მეტად ფასეულია, კონკრეტული 

ტექსტების განმარტებისას ერთი, მეტად სერიოზული პრობლემა გამოიკვეთა – 

თუ რომელი ტექსტია პირველადი და რომელი – მისგან მომდინარე. ფოლკმა 

ბევრი პრობლემა გადაჭრა, შთამბეჭდავია მის მიერ გაწეული ტიტანური შრომა 

ბარლაამის რედაქტირებისა და წინა პერიოდის მეცნიერებაში არსებული ფუნ-

დამენტური შეცდომების წარმომავლობის დადგენაში. და მაინც, ზოგი საკითხი 

კვლავაც გადაუჭრელი დარჩა. ბერძნული ბარლაამის რედაქტირებისას, ფოლკი 

იმხანად არსებულ სხვადასხვა ჰიპოთეზას დაუპირისპირდა, განსაკუთრებით კი 

ბიზანტინისტთა შორის ფართოდ გავრცელებულ მოსაზრებას, რომ ბერძნული 

ბარლაამი არ არის ეფთვიმეს ხელიდან გამოსული თხზულება და რომ იგი ან იო-

ანე დამასკელს ეკუთვნის, ან აწ უკვე დაკარგული სირიული შუალედური ტექ-

სტიდან მომდინარეობს8. ყველა ეს მოსაზრება, რომელთაგან ზოგი მათგანი გა-

ზიარებული იყო საოცარი სურვილით, რათა არ მიეღოთ ქართული წყაროებიდან 

                                                      
5 Volk, Die Schriften. 6, 2 (cited n. 1); ძველი გამოცემებიდან ყველაზე მეტად მისაღებია 

Woodward, Mattingly, Lang, John Damascene (ციტირ. n. 1).   
6 R. Volk, Urtext und Modifikationen des Griechischen Barlaam-Romans. Prologomena zur 

Neuausgabe, BZ 86-7, 1993-4, pp. 442-61; ID., Symeon Metaphrastes: ein Benutzer des 
Barlaam-Romans, RSBN NS 33, 1997, pp. 67-180; ID., Das Fortwirken Der Legende von 
Barlaam und Ioasaph in der Byzanrinischen Hagiographie, insbesondere in den Werken 
des Symeon Metaphrastes, JÖB 53, 2003, pp. 127-69. 

7 იხ.: the apparatus imitationum in Volk, Die Schriften. 6, 2 (cited n. 1). 
8 Volk, Die Schriften. 6, 1 (ციტირ. n. 1), pp. 37-54. 



კრისტიან ჰეგელი 

ეფთვიმე ათონელი, ბერძნულიდან ქართულად და ქართულიდან ბერძნულად ... 

 

 32 

მომდინარე აშკარა და დამაჯერებელი ცნობა, ფოლკმა გააქარწყლა; შეიმუშავა 

საბოლოო ახსნა-განმარტება „იოანეს“ (არა დამასკელი!) შესახებ, რომელიც 

ბერძნულ ვერსიათა სათაურებში აქა-იქ გვხვდება; ამასთანავე, ბერძნული ვერ-

სია ყოველგვარი ეჭვის გარეშე მიაკუთვნა ეფთვიმეს9. ამავე დროს, ფოლკმა თა-

ვად შეიმუშავა გარკვეული მოსაზრება, რომლებიც ეჭვქვეშ არასდროს დაუყენე-

ბია. მას შემდეგ, რაც დარწმუნდა, რომ ბერძნული ბარლაამი არ იყო იოანე და-

მასკელის შრომა (თუმცა იგი იოანე დამასკელის! „თხზულებათა კრებულში“ 

განათავსა), იგი მიიჩნევდა, რომ ბერძნული ბარლაამი მეტაფრასტულ ტექსტებ-

ზე ძველი იყო და მათი ურთიერთდამოკიდებულების ბევრი შემთხვევა აჩვენებ-

და, რომ სწორედ სიმეონ მეტაფრასტმა გამოიყენა ეფთვიმეს ბარლაამის გარ-

კვეული პასაჟები და არა პირიქით10. სიტუაცია კიდევ უფრო გაართულა იმ ფაქ-

ტმა, რომ ფოლკმა, იმ დიდი სარედაქტორო მუშაობისას ბარლაამის გამოცემაზე 

რომ გასწია, ერთმანეთისაგან განასხვავა ხელნაწერთა ორი ჯგუფი, რასაც სხვა 

გამომცემლებიც აკეთებდნენ (თუმცა ნაკლებ საფუძვლიანად), მისივე ტერმინო-

ლოგიით, ხელნაწერთა a და c ოჯახი. თავდაპირველი ვარაუდის კვალდაკვალ, 

ფოლკის გამოცემისთვის ძირითად დასაყრდენ ტექსტად a ჯგუფის ერთ-ერთი 

ხელნაწერი შეირჩა; მით უფრო, რომ ეს ჯგუფი ადრინდელად იქნა მიჩნეული, 

რაზედაც მიუთითებდა 1021 წლით დათარიღებული უადრესი თარიღიანი ნუს-

ხა11. თუმცა, საკუთარი კვლევების საფუძველზე ფოლკმა მიიჩნია, რომ გარკვეუ-

ლი გრამატიკული და იდიომატური შეცდომების მიუხედავად, c ჯგუფი უფრო 

ძველი ვერსია იყო, და შესაბამისად, a ვერსია შედარებით გვიანდელი გადამუშა-

ვება უნდა ყოფილიყო, შესრულებული თავად ეფთვიმეს მიერ12. ეს აღიარება 

დაგვიანებით კი მოხდა, მაგრამ ფოლკის გამოცემა a ვერსიას გვთავაზობს, მა-

შინ, როცა სამი წლის შემდეგ გამოცემული წინასიტყვაობა განმარტავს, რომ სი-

ნამდვილეში c ვერსია მასზე ძველია და ხელმისაწვდომია ადრე გამოცემული 

კრიტიკული აპარატის მეშვეობით.13 მაგრამ რამდენადაც ამ მცდარ ვარაუდზე 

დაყრდნობით მუშაობდა (რომ a უფრო ძველია ვიდრე c) ფოლკი ბერძნული ბარ-

ლაამისა და მეტაფრასტული ტექსტების შედარებისას a ვერსიას იყენებდა. ამის 

                                                      
9   Volk, Die Schriften. 6, 1 (ციტირ. n. 1), pp. 1-95; “იოანეს” შესახებ იხ, იქვე: p. 85. 
10 ამ საკითხის შესახებ ფოლკის არგუმენტები მეტად კომპლექსურია: Volk, Symeon Me-

taphrastes (ციტირ. n. 6), p. 86. 
11 ეს ხელნაწერი Volk’s ms 57 (=B) ამ გამოცემას დაედო საფუძვლად, იხ.: Volk, Die 

Schriften. 6, 1 (ციტირ. n. 1), pp. 336-40. 
12  Volk, Die Schriften. 6, 1 (ციტირ. n. 1), pp. 582-94, განსაკუთრებით pp. 587-90. 
13  Volk, Die Schriften. 6, 1 (ციტირ. n. 1), pp. 584-7. 



ქართველოლოგი – THE KARTVELOLOGIST 

29, 2021-2022 

 33 

გამო, მის მიერ ტექსტებს შორის გამოვლენილი ურთიერთკავშირი არც თუ ისე 

მკაფიოა. ამ მიზეზით, და ასევე რიგ შემთხვევებში a ვერსიის ტექსტობრივი სიახ-

ლოვის გამო ეფთვიმეს მიერ გამოყენებულ სხვა მასალებთან, ფოლკი დარწმუ-

ნებული იყო, რომ სწორედ სიმეონ მეტაფრასტმა გამოიყენა რამდენიმე ვრცელი, 

სიტყვასიტყვით გადმოღებული პასაჟი ეფთვიმეს ბერძნული ბარლაამიდან. 

მაგრამ, 2009 წელს გროსმანის მცირე ზომის პუბლიკაციამ წარმოაჩინა, 

რომ ფოლკის ეს მოსაზრება მცდარი იყო14. მან ერთმანეთს შეუდარა პრე-მე-

ტაფრასტული, მეტაფრასტული და ბარლაამის ტექსტის სამი პასაჟი, რომლე-

ბიც სამივე ტექსტში თითქმის იდენტურია; ამით აჩვენა, რომ სიმეონ მეტაფრას-

ტი ყოველთვის ახლოს დგას ორივე – პრე-მეტაფრასტულ და ბარლაამის ვერ-

სიებთან და ამ პარალელურ პასაჟებში ბარლაამი არცერთგან არ შეიცავს იმ 

პრე-მეტაფრასტულ ტექსტებს, რომლებიც მეტაფრასტულში არ არის. ეს კი ეჭ-

ვის გარეშე ასაბუთებს, რომ სწორედ ეფთვიმე იყენებდა სიმეონ მეტაფრასტის 

ტექსტებს, და არამც და არამც პირიქით.15  

გროსმანის კვლევის შედეგი ის გახლავთ, რომ ფოლკის მოსაზრება, თუ 

როგორ იყენებდა სიმეონ მეტაფრასტი ბერძნული ბარლაამის ტექსტს, საპი-

რისპიროდ უნდა იქნას გაზიარებული. უნდა შევეჩვიოთ იმ აზრს, რომ ეფთვიმე 

დაბეჯითებით იყენებდა სიმეონ მეტაფრასტის ფრაზეოლოგიას თავისი ბარლა-
ამისათვის. სწორედ ეფთვიმე იყო მეტაფრასტული ტექსტების თავგამოდებული 

მკითხველი და მანვე ჩაურთო ვრცელი მონაკვეთები თავის თარგმანში, ქართუ-

ლი ბალავარიანი მისთვის რომ მიემსგავსებინა და „მეტაფრასტულ“ ტექსტად 

ექცია. ამ თვალსაზრისით კი ძველი მეცნიერება სწორი იყო. ეფთვიმეს ბარლა-
ამი მსგავსია სხვაგვარი მეტაფრასტისა, რადგანაც მასში ჩართულია ვრცელი 

და ზუსტი ციტატები სიმეონ მეტაფრასტიდან. 

                                                      
14  J. K. Grossmann, Die Abhängigkeit der vira des Barlaam und Ioasaph vom Menologion 

des Symeon Metaphrastes, JÖB 59, 2009, pp. 87-94. 
15  გროსმანი მართებულად ასაბუთებს (Grossmann, Die Abhängigkeit [ციტირ. n. 14], p.94 

n. 43), რომ მონაკვეთები დემოსთენედან, რომელზე დაყრდნობითაც ფოლკი საპირისპი-
როს ამტკიცებს (იხ.: Volk, Urtext [ციტირ. n. 6], p. 453), სხვაგვარად უნდა აიხსნას. ყვე-
ლაზე მარტივი ახსნა ის გახლავთ, რომ მეორე ვერსიაში (a ვერსია) ეფთვიმემ უბრალოდ 
ჩაასწორა ტექსტი და დემოსთენეს სიტყვები მეტი სიზუტით მოიყვანა. გროსმანის კრი-
ტიკა მოკლედაა მოცემული, შეფასებისა და კვლევის შედეგების გარეშე, R. Volk-ის სტა-
ტიაში: From the desert to the Holy Mountain: the beneficial story of Barlaam and 
Ioasaph, in Fictional storytelling in the medieval Eastern Mediterranean and beyond, ed. 
by C. Cupane & B. Krönung, Leiden 2016, pp. 401-26; იხ. pp. 415-6. 



კრისტიან ჰეგელი 

ეფთვიმე ათონელი, ბერძნულიდან ქართულად და ქართულიდან ბერძნულად ... 

 

 34 

გროსმანის მიგნებების მეორე შედეგი ის გახლავთ, რომ აღარაა აუცილებე-

ლი ბერძნული ბარლაამის შექმნის თარიღი შემოვსაზღვროთ სავარაუდო უადრე-

სი (ფოლკი და სხვები მას 975 წლის მახლობლად ათავსებდნენ, რადგან მიიჩნევ-

დნენ, რომ ეფთვიმემ მთარგმნელობითი საქმიანობა 20 წლის ასაკში დაიწყო) და 

უგვიანესი – სიმეონ მეტაფრასტის მიერ მენოლოგიონის შექმნის სავარაუდო თა-

რიღით (ფოლკის აზრით, იგი 987 წელს გარდაიცვალა, მაგრამ მეტაფრასტული 

საქმიანობის დასასრულად 982 წელი უფრო მეტად საფიქრებელია).16 ამგვარი 

დაანგარიშება ტოვებს 12 (ან სულაც 7) წლიან მონაკვეთს იმ სამუშაოსთვის, რა-

საც თავისუფლად დასჭირდებოდა ეს დრო: პირველი – ეფთვიმეს მიერ სოლიდუ-

რი თხზულების თარგმნა და მეორე, კიდევ უფრო მოცულობითი სამუშაო – სიმეო-

ნის მიერ მისი გადამუშავება, რომელსაც ამ დროისათვის შეძენილი ექნებოდა ახ-

ლადშექმნილი ბარლაამის დიდი მოწონება. გაცილებით იოლია საკითხის სხვაგ-

ვარად გადაწყვეტა, რაც ჩვენ ამჯერად სწორად მიგვაჩნია: ჯერ კიდევ ახალგაზ-

რდა ეფთვიმე როგორღაც წააწყდა მეტაფრასტულ ტექსტებს (ამ საკითხს კვლავ 

მივუბრუნდებით), და რაღაც პერიოდში გადაწყვიტა ბერძნულიდან ქართულად 

თარგმნასთან ერთად, ქართულიდან ბერძნულადაც ეთარგმნა, და ბარლაამის სა-

თარგმნელად მეტაფრასტული პასაჟები მოიშველია. ეს, შესაძლოა, მაშინ მომ-

ხდარიყო, როცა იგი მეტაფრასტულ ტექსტებს ქართულადაც თარგმნიდა. ბერძნუ-

ლი ბარლაამის შექმნა მეტაფრასტულ კორპუსზე წვდომას ნიშნავდა, სულ მცირე, 

კორპუსის 148 ტექსტიდან მესამედზე მაინც, რაც გულისხმობს, რომ ბარლაამის 

                                                      
16 2002 წლის ჩემს პუბლიკაციაში, თარიღად, როცა (როგორც ჩანს) სიმეონი სამეფო 
წყალობისგან განვარდა და მეტაფრასტული საქმიანობა დაასრულა, 982 წელს მოვიაზ-
რებდი. თუ ამ (შესაძლო) თარიღს არ შევიწყნარებთ, ნაკლები შესაძლებლობა გვრჩება 
მეტაფრასტული საქმიანობის დასრულებაზე მისათითებლად. სიმეონი ბასილი II-ის 
მმართველობისას გარდაიცვალა, მხოლოდ ნიკიფორე ურანოსის სააღაპე წიგნი გამო-
რიცხავს თარიღს 982-7, ბაღდადში პატიმრობის წლებს. 990 წელს ეფთვიმეს თავად შე-
ეძლო წარმოედგინა მეტაფრასტული ტექსტები – წმინდა გიორგის ცხოვრება; იხ.: Volk, 
Die Schriften. 6, 1 (cited n. 1), p. 142; R. P. Blake, Catalogue des manuscrits géorgiens 
de la bibliothèque de la Laure d’Ivirion au Mont Athos, ROC 28, 1931-2, pp. 289-361, და 
29, 1933-4, pp. 225-71;  29 (1933-4)-ში p. 263. სამწუხაროდ, სიმეონ მეტაფრასტის მო-
ღვაწეობის დათარიღებისთვის საჭირო ინფორმაცია არ არის ჩართული Høgel-ის ნა-
შრომებში: Symeon Metaphrastes (cited n. 2) და Symeon Metaphrastes and the Meta-
phrastic movement, in Ashgate research companion to Byzantine hagiography. 2, pp. 
181-96, მაგრამ ეფთვიმეს მიერ 990 წელს სიმეონის ციტირება გვაფიქრებინებს, რომ 
მეტაფრასტული საქმიანობა 980 წელს ან მანამდე უნდა დაწყებულიყო, და 982 წელი, 
რომელიც ეფრემ მცირეს კოლოფონშია ნახსენები, ისევე, როგორც იაჰია იბნ-საიდთან, 
სიმეონის მუშაობის დასასრულია, ამ ყველაფრის შესახებ, იხ.: Høgel, Symeon Meta-
phrastes (ციტირ. n. 2), pp. 61-88. 



ქართველოლოგი – THE KARTVELOLOGIST 

29, 2021-2022 

 35 

დათარიღება უნდა მოხდეს 982 წლიდან (წელი, როდესაც სიმეონს სამეფო კარზე 

აღარ წყალობდნენ და, სავარაუდოდ, სამწერლო მოღვაწეობაც შეწყვიტა), 1021 

წლამდე. სწორედ ამ წლით თარიღდება ბერძნული ბარლაამის პირველი თარიღი-

ანი ხელნაწერი.17 რადგანაც ეს ხელნაწერი a ვერსიას წარმოადგენს, პირველი 

თარგმანი – c ვერსია – შედარებით წინა პერიოდს უნდა განეკუთვნებოდეს, ხოლო 

ამ ორი ხელნაწერის შექმნის თარიღებს შორის არსებული შუალედი, შესაძლოა, 

რამდენიმე კვირა ან რამდენიმე წელიც იყოს. ეფთვიმეს მამამ კოლოფონში სიამა-

ყით წარმოადგინა ეფთვიმეს მიერ ნათარგმნი წიგნების ნუსხა, რომლებიც 1001-2 

წლებში დაიწერა და ამ ნუსხაში არ გვხვდება ბარლაამი, თუმცა, რაკიღა ამ 

ნუსხაში მხოლოდ ბერძნულიდან ქართულად ნათარგმნი ლიტერატურაა ნახსენე-

ბი, ბარლაამი ამ ჩამონათვალში არც უნდა მოხვედრილიყო.18 მხოლოდ „იოანესა 

და ეფთვიმეს ცხოვრებაში“, რომელიც 1042 წელს გიორგი მთაწმინდელმა, ივირო-

ნის მონასტრის უფრო გვიანდელმა იღუმენმა აღწერა, ეფთვიმეს მიერ ქართული-

დან ბერძნულად ნათარგმნი ორი თხზულებაა მოხსენიებული: ბალაჰვარი (ჩვენი 

ბარლაამი) და თხზულება სახელწოდებით „აბუკურა“.19 გიორგისეული ბიოგრა-

ფიის თანახმად, ეფთვიმემ 1019 წელს უარი თქვა წინამძღვრობაზე, რათა თავი 

მთლიანად მთარგმნელობითი საქმიანობისთვის მიეძღვნა. როგორც მარტინ-ჰი-

სარდი აღნიშნავს, ეს ცნობა ეფთვიმეს, როგორც მთარგმნელის ორი აქტიური პე-

რიოდის განსაზღვრაში გვეხმარება, ეს კი 975-1005 და 1019-28 წლებია.20 ამგვა-

რად, ბარლაამის a ვერსია შედარებით გვიან პერიოდს განეკუთვნება, ხოლო მკა-

ფიო მინიშნება, თუ როდის შეიქმნა c ვერსია – არ გვაქვს.21 ერთ-ერთი არგუმენტი, 

c ვერსიის ადრეული პერიოდისთვის მისაკუთვნებლად, გახლავთ ტექსტში გრამა-

                                                      
17  Volk, Die Schriften. 6, 1 (ციტირ. n. 1), p. 75. 
18 იოანეს კოლოფონი ათონურ ხელნაწერში, იხ.: ms Athos, Μονή ’Ιβήρων, geo. 10, იხ.: 

Blake, Catalogue (ციტირ. n. 16), 28, 1931-2, pp. 339-44. 
19 „ცხოვრების“ შექმნის თარიღისთვის, იხ.: Actes d’Iviron. 1, Des Origines au milieu du XI 

siècle, éd. Diplomatique par J. Lefort, N. Oikonomidès, D. Papachryssanthou, avec la 
collab. de H. Métrévéli (Archives de l’Athos 14), Paris 1985, I. 10, and Martin-Hisard, La 
vie de Jean et Euthyme (ციტირ. n. 1), p. 86; აგრეთვე, იხილე მსჯელობა: Volk, Die 
Schriften. 6, 1 (ციტირ. n. 1), pp. 81-5. 

20  Martin-Hisard, La vie de Jean et Euthyme (ციტირ. n. 1), p. 108. 
21  c ვერსია დათარიღებულია: “Kaum nach 985” (“hardly after 985”) in Volk, Die Schriften. 

6, 1 (ციტირ. n. 1), p. 86 (see also ibid., p. 583), მაგრამ ეს მხოლოდ იმიტომ, რომ თან-
ხვედრაში ყოფილიყო, სიმეონის გარდაცვალების თარიღთან, რაც ფოლკის აზრით 987 
წელია. 



კრისტიან ჰეგელი 

ეფთვიმე ათონელი, ბერძნულიდან ქართულად და ქართულიდან ბერძნულად ... 

 

 36 

ტიკული და იდიომატური შეცდომების არსებობა.22 შესაძლოა, იგი მაშინ შეიქმნა, 

როცა ეფთვიმე, ალბათ, ნაკლებად თავდაჯერებულად ფლობდა ბერძნულ ენას. 

ამრიგად, რაც შეეხება ბარლაამის დათარიღებას, დაბეჯითებით შეგვიძლია გან-

ვაცხადოთ, რომ ეფთვიმემ ბარლაამი შექმნა 1021 წელს, ან უფრო ადრე. ეს გახ-

ლავთ უადრესი თარიღი, როცა ეფთვიმე, ორივე ენაზე – ბერძნულად და ქართუ-

ლად თარგმნაში დახელოვნდა და მეტაფრასტული ტექსტების წვდომაც ჰქონდა 

(რაც ჩანს ბალავარიანის როგორც ადრეულ c ვერსიაში, ასევე მომდევნო a ვერ-

სიაში). ეფთვიმე კონსტანტინოპოლში, სავარაუდოდ, ნიკიფორე II ფოკას დროს 

უნდა ჩამოსულიყო, სამეფო მძევლის სტატუსით. 964 წელს იმპერატორმა ტაო--

კლარჯეთის კურაპალატთან, დავითთან წარმოებული სამშვიდობო მოლაპარაკე-

ბის პასუხად საქართველოდან მძევლები მოითხოვა. ტაო-კლარჯეთი ქართული 

სამეფოა, ცენტრალური ტერიტორიების – აფხაზეთისა და ქართლის სამხრეთით 

მდებარე.23 კონსტანტინოპოლიდან ეფთვიმე მამასთან ერთად ბითვინიაში, ულუმ-

ბოს მთაზე გაემგზავრა, და შემდგომ მალევე (არაუგვიანეს 969 წლისა) მივიდა 

ათონის მთაზე.24 ნებისმიერ შემთხვევაში, მისი პირველი თარგმანი 977 წლით თა-

რიღდება, აქედან გამომდინარე კ. კეკელიძე ასკვნის, რომ ეფთვიმეს მთარგმნე-

ლობითი მოღვაწეობა დაწყებულა არაუგვიანეს 975 წლისა და მისი დაბადების 

თარიღად 955 წელი განსაზღვრა (აქედანვე ვიგებთ, რომ მას თარგმნა 20 წლის 

ასაკში დაუწყია).25 ეს კი ნიშნავს, რომ, ეფთვიმეს იმაზე გაცილებით ადრე და-

უწყია თარგმნა, ვიდრე სიმეონ მეტაფრასტი მეტაფრასტირებას შეწყვეტდა, ან შე-

საძლებელია მანამდეც, სანამ ამ ტიპის საქმიანობას შეუდგებოდა. ამგვარად, ამ 

ორი ადამიანის მოღვაწეობის პერიოდი ერთმანეთს ემთხვევა. ნებისმიერ შემ-

თხვევაში ეფთვიმეს, შესაძლოა, ემუშავა ქართული ბალავარიანის ბერძნულ ვარ-

ლაამ და იოასაფად გადაკეთებაზე 975 წლიდან 1021 წლამდე, თუმცა, პირველი c 

ვერსია 982 წლის შემდეგ დაუსრულებია, როცა მეტაფრასტული კოლექცია უკვე 

                                                      
22 ახლა უკვე ვიცით (კ. ჰ.), რომ გრამატიკული შეცდომები უმართებულოდ იყო გამოყე-
ნებული c ვერსიის გვიანდელ ნუსხად დასათარიღებლად, იხ.: Volk, Urtext (ციტირ. n. 6). 

23 Tarchnishvili, Die Anfänge (ციტირ. n. 3), P. 127; Martin-Hisard, La vie de Jean et 
Euthyme (ციტირ. n. 1), pp. 87-8; Volk, Die Schriften. 6, 1 (ციტირ. n. 1), p. 78. 

24  არგუმენტები გვიანი დათარიღებისთვის, იხ.: Lefort, dans Actes d’Iviron (ციტირ. n. 19), I. 20. 
25 977 წელს ახსენებს 981 წლით დათარიღებული ხელნაწერი, რომელიც გადამწერმა საბამ 
შექმნა და შეიცავს 977 წლის კოლოფონს, რომელიც ეფთვიმეს მამას, იოანეს ეკუთვნის. 
981 წლის ხელნაწერი ქართულად თარგმნილ 24 ბერძნულ ჰომილიას შეიცავს (2 გრი-
გოლ ნაზიანზელისა, 1 გრიგოლ ნოსელის და 21 ბასილი დიდისა). თუ 977 წლის ხელნა-
წერიც იგივე იყო, ორი წელი გონივრულია სათარგმნელად, იხ.: Tarchnishvili, Die 
Anfänge (ციტირ. n. 3), pp. 116-9. 



ქართველოლოგი – THE KARTVELOLOGIST 

29, 2021-2022 

 37 

შექმნილი იყო. თუმცა ჩვენ არ ვიცით, მეტაფრასტული ტექსტები 982 წლამდე და-

მოუკიდებლად ცირკულირებდა თუ არა, იმგვარად, როგორც ეს რამდენიმე ათ-

წლეულის შემდეგ ხდებოდა.26 

 

ეფთვიმე, ივირონი და მეტაფრასტული კოლექცია 
 

ეფთვიმე და სხვა ქართველები ათონის მთაზე, დიდ ლავრაში 979-8  

წლამდე ცხოვრობდნენ, თორნიკეს სამხედრო წარმატების შემდეგ კი თავიანთ 

მონასტერში გადავიდნენ. თორნიკე მონასტრის ერთ-ერთი ძმა იყო, რომელიც 

ახლად აღსაყდრებულ იმპერატორ ბასილი II-ეს (976-1025)27 დაეხმარა. ეფ-

თვიმე ამ დროს უკვე რამდენიმე წელია, რაც აქტიურ მთარგმნელობით მოღვა-

წეობას ეწეოდა. მისი მოღვაწეობა გაგრძელდა იოანე ნათლისმცემლისადმი 

მიძღვნილ ქართველთა მონასტერში, რომელიც რამდენიმე ათწლეულის შემ-

დეგ „ქართველთა მონასტრად“, „ივირონად“ იწოდებოდა და რომლის იღუმენა-

დაც ეფთვიმე 1004 წელს დაინიშნა. მიუხედავად იმისა, რომ იგი დაშორდა სი-

მეონ მეტაფრასტს და იმპერიის დედაქალაქს, დარჩა რამდენიმე გარემოება, 

რაც მას და მის წრეს მეტაფრასტულ ტექსტებთან აკავშირებდა. მართლაც, 

გარდა ბარლაამისა კიდევ რამდენიმე ფაქტი მიუთითებს, რომ ივირონის მო-

ნასტრის ლიტერატურულ საქმიანობასა და მეტაფრასტულ მენოლოგიონს შო-

რის მჭიდრო კავშირი არსებობდა და მათ ერთმანეთთან დაკავშირებაში ეფთვი-

მე იყო ცენტრალური ფიგურა.28  

ჯერ კიდევ სამწერლობო მოღვაწეობის დასაწყისში, ეფთვიმემ წმინდანთა 

ცხოვრების მეტაფრასტული ქართული ვერსია შექმნა. როგორც ზემოთ აღვნიშ-

ნეთ, ეფთვიმეს თარგმანების ბევრი ჩამონათვალი შეიქმნა, მათ შორის არანაკ-

ლებ მნიშვნელოვანია ეფთვიმეს მამის, იოანესი; თუმცა არც ერთი მათგანი არ 

არის სრულყოფილი, განსაკუთრებით ნათარგმნ ჰაგიოგრაფულ ცხოვრებებთან 

მიმართებით.29 უძველესი თარიღიანი ხელნაწერი, რომელიც ეფთვიმეს ნა-

                                                      
26 იხ. ერჰარდის “vermischter Metaphrast”, Ehrhard, Überlieferung (ციტირებული n. 2), vol. 

3, pp. 91-341.  
27 ამის შესახებ იხ.: Martin-Hisard, La Vie de Jean et Euthyme (ციტირებული n. 1), pp. 87-

93, სქოლიებითურთ. 
28 წინამდებარე პრეზენტაცია ს. პაპაიოანუს მიმოხილვას ეყრდნობა, რისთვისაც დიდად 
ვემადლიერები. 

29 მაგალითისთვის, ჩვენ ამ ნუსხაში ვერ ვიპოვეთ მეტაფრასტული „წმინდა გიორგის 
ცხოვრება“, რომელსაც ეფთვიმეს მიერ შესრულებულ თარგმანად მიიჩნევენ. Athos, Μονή ’Ιβήρων, geo. 10 (see above n. 18).  



კრისტიან ჰეგელი 

ეფთვიმე ათონელი, ბერძნულიდან ქართულად და ქართულიდან ბერძნულად ... 

 

 38 

თარგმნ მეტაფრასტულ ტექსტს შეიცავს, 990 წლითაა დათარიღებული თავად 

ეფთვიმეს ხელით დაწერილ კოლოფონში.30 ეფთვიმეს მიერ ერთ-ერთი ხელნაწე-

რის ავტოგრაფულ მინაწერში ვკითხულობთ: „სიმეონ ლოღოთეტის „წმინდა გი-

ორგის წამება“ საბერძნეთის ეკლესიების უმეტესობაში იკითხება, რადგან მეო-

რეს წარმომავლობა საეჭვოა (აპოკრიფული?)“.31 ამგვარმა სიფრთხილემ, რო-

მელსაც ეფთვიმე მეტაფრასტული ტექსტების, ბიბლიური თუ ბერძნული პატრის-

ტიკული ლიტერატურის ქართულად თარგმნისას იჩენდა, იგი მეტად გათვითცნო-

ბიერებული გახადა ჰელენისტურ სიბრძნესა და ენაში, და მის მიერ ქართული 

ბალავარიანის ბარლაამად თარგმნაც ამასვე მოწმობს (დედანთან უფრო მიახ-

ლოებული თარგმანი: „იგი იკითხება როგორც ამისი თითქმის მსგავსი კომპენ-

დიუმი“ – ე. ხ.). რაოდენ საკვირველიც არ უნდა იყოს, როგორც ჩვენ ვიცით, კონ-

სტანტინე VIII-ს მეფობამდე (1025-8) ივირონი ერთადერთი დადასტურებული 

მონასტერია, რომელიც იმ დროს ნამდვილად ფლობდა მეტაფრასტულ ხელნაწე-

რებს32. სხვა არანაირი მოწმობა მეტაფრასტული ტექსტების შესახებ, გარდა ეფ-

თვიმეს საქმიანობისა და ივირონის მონასტრის თარიღიანი ხელნაწერებისა, 

რომლებიც მეტაფრასტულ ტექსტებს შეიცავენ და ბასილი II-ის მეფობის ხანას 

განეკუთვნებიან, არ გვაქვს. ამ დროს, როგორც წყაროები მოგვითხრობენ, სიმე-

ონ მეტაფრასტი სამეფო წყალობისაგან განვარდა; მუშაობაც შეწყვიტა და მიიც-

ვალა. ეს თავისდათავად მოულოდნელია იმ პოპულარობის ფონზე, რომლითაც 

მეტაფრასტული მენოლოგიონი მოგვიანებით სარგებლობდა: ჩვენამდე მოღწეუ-

ლი 700 ხელნაწერიდან (ფრაგმენტების ჩათვლით) უმრავლესობა XI-XII საუკუ-

ნეს განეკუთვნება.33 

                                                      
30 Blake, Catalogue ციტირ. n. 16), 29, 1933-4, pp. 263-4; იხ. აგრეთვე ზემოთ n. 16. რო-
დესაც ჩემს წიგნზე ვმუშაობდი (2002 წლიდან), სამწუხაროდ, ჩემთვის ცნობილი არ იყო 
ქართული მასალების ესოდენ დიდი მნიშვნელობა მეტაფრასტული ტექსტებისა და 
ხელნაწერების შესწავლაში. ეფთვიმე სიმეონ მეტაფრასტის შესახებ მნიშვნელოვან 
ტერმინს გვთავაზობს – ante quem. ეს კიდევ ერთხელ ადასტურებს,რომ სიმეონმა 
მუშაობა უფრო ადრე შეწყვიტა და მხარს უჭერს  982 წელს, რომელსაც იაჰია იბნ საიდი 
და ეფრემი გვთავაზობენ; იხ.: Høgel, Symeon Metaphrastes (ციტირ. n.2), pp. 61-88. 

31 ეს თარგმანია ბლეიკისეული ფრანგული თარგმანის,  Blake, Catalogue (ციტირ. n. 16); 
იხ. აგრეთვე მომდევნო სქოლიო. 

32 Volk, Die Schriften. 6, 1 (ციტირ.n. 1), p . 87, წერს, რომ ბარლაამი უკვე მეათე საუკუნის 
ბოლოს იყო ცნობილი კონსტანტინოპოლში, მაგრამ მისი ერთადერთი „მოწმობა“ 
სიმეონ მეტაფრასტია, რომელსაც ალბათ შესაძლებლობაც  კი არ ქონდა, რომ 
ბარლაამი  წაეკითხა. 

33 Ehrhard, Überlieferung  (ციტირ. n. 2) vol. 2, p. 306-659. 



ქართველოლოგი – THE KARTVELOLOGIST 

29, 2021-2022 

 39 

ათონზე ეფთვიმეს მიერ წარმოებული გაცხოველებული მთარგმნელობი-

თი საქმიანობის ფონზე, ერთი რამ პასუხგაუცემელი რჩება – ივირონის წარმა-

ტებული გადამწერი თეოფანე რატომ უნდა ყოფილიყო დაკავებული ბერძნული 

მეტაფრასტული ცხოვრებების გადაწერით. მის მიერ შესრულებული  1004 

წლის (Vatican, BAV, Ottob. gr. 422) და 1011 წლის ორი ხელნაწერი შემოგვრჩა 

(Athos, Μονή Κουτλουμουσίου, 25), რომლებიც მეტაფრასტულ ტექსტებს სხვა 

ჰაგიოგრაფიულ ტექსტებთან კომბინაციაში წარმოგვიდგენენ.34 სხვა ცენტრებ-

ში მეტაფრასტული ტექსტებისადმი ინტერესის შესახებ არასაკმარისი მტკიცე-

ბულების გამო ივირონის მონასტერი მეტაფრასტულ ცენტრად მოჩანს. ყოვე-

ლივე ეს იმას მოწმობს, რასაც ეფრემ მცირის, მეორე დიდი ქართველი მწერ-

ლის კოლოფონი მოგვითხრობს, რომ სიმეონმა დაკარგა სამეფო წყალობა და 

მენოლოგიონის გამოქვეყნება მხოლოდ ბასილი II-ის სიკვდილის შემდეგ გახ-

და შესაძლებელი.35 მანამდე კი მას, ეფრემ მცირის თანახმად, კითხულობდნენ 

მხოლოდ „სახლებსა შინა“.36 მოყვანილი ქართული წყაროების მიხედვით, 

რომლებიც მეტაფრასტულ მენოლოგიონს შეეხება, შესაძლოა, ამ „სახლებში“ 

იგულისხმებოდეს ათონური სამონასტრო სახლები, უპირატესად კი – ივირონი. 

შემდგომი კვლევები, მათ შორის ქართული მასალებისა, მეტს გაგვიმჟღავნებს 

ქართულ-მეტაფრასტული ურთიერთობების შესახებ.  

ამრიგად, რახან ეფთვიმე ინტენსიურად იყენებდა მეტაფრასტულ ლექსი-

კას, საფიქრებელია, რომ ის ვერ იქნებოდა ივირონში ერთადერთი ადამიანი, 

ვინც ამ ტექსტებს საგანგებო ყურადღებას აქცევდა. საინტერესოა, რა როლი 

ითამაშა ქართველთა ჩართულობამ სიმეონ მეტაფრასტის აღიარებასა და მოგ-

ვიანებით მის წმინდანად შერაცხვაში. ორი საკითხი ამ მხრივ ნიშნეულია (თუმ-

ცა, მტკიცებულება არ მოგვეპოვება). გასაოცრად ერთნაირი ბედი ეწია მეტაფ-

                                                      
34 Ms Città del Vaticano, BAV, Ottob. gr. 422, იხ.: Ehrhard, Überlieferung (ციტირ. n. 2), vol. 

2, p. 311 და vol. 3, p. 793; J. Irigoin, pour une étude des centres de copie byzantins. 
Suite, Scriptorium 13, 1959, pp. 177-209, p. 200 (მხოლოდ: “vies de saints”); და Volk, 
Die Schriften. 6, 1 (ციტირ. n. 1), p. 80 n. 415.  Ms Athos, Μονή Κουτλουμουσίου, 25, იხ.: 
Ehrhard, Überlieferung (ციტირ. n. 2), vol. 2, p. 311 და vol. 3, pp. 130-5 (ირიგოინის 
ჩამონათვალში ეს ხელნაწერი არ გვხვდება). სხვა ორი ხელნაწერი, თეოფანეს 
ნუსხებისა გვხვდება ირიგოინის ჩამონათვალში, სახელდობრ, Moskow, GIM, Sinod. Gr. 
162 და 15 (Vladimir 380 and 381) (დათარიღებული 1021-2 და მომდევნო 1023), 
რომლებიც, შესაძლოა შეიცავდეს მეტაფრასტულ ცხოვრებებს, იხ.: Ehrhard, Überlie-
ferung (ციტირ.  n. 2), vol. 3, p. 741. 

35  Høgel, Symeon Metaphrastes (ციტირ. n. 2), pp. 127-30. 
36 ქართულად [სახლებსა შინა], იხ.: К. С. Кекелидзе [K. S. Kekelidze], Симеон Метафраст по грузинским источникам, Труды Киевской духовной академии 2, 1910, pp. 172-91. 



კრისტიან ჰეგელი 

ეფთვიმე ათონელი, ბერძნულიდან ქართულად და ქართულიდან ბერძნულად ... 

 

 40 

რასტულ ტექსტებსა და ეფთვიმეს ბარლაამს; და საყურადღებოა ქართველთა, 

განსაკუთრებით კი ივირონის სტატუსი კონსტანტინოპოლის სამეფო კარზე. 

„იოანესა და ეფთვიმეს ცხოვრებაში“ ეფთვიმეს გარდაცვალების გარემოე-

ბებზეა საუბარი. იმპერატორ კონსტანტინე VIII-ეს, ბასილი II-ის ძმასა და 

მემკვიდრეს „ეფთვიმე უყვარდა მისი სიწმინდის გამონ და ეფთვიმე კონსტან-

ტინოპოლში 1028 წელს მასთან შესახვედრად ჩამოვიდა.37 იგი ქუჩაში მიდიო-

და, როცა უპოვარმა დახმარება სთხოვა, ის იყო ექვთიმეს ფული უნდა მიეცა, 

რომ ჯორი, რომელზეც იგი იყო ამხედრებული, გლახაკის ძონძებმა დააფრთხო 

და გაიქცა. ამის შედეგად ეფთვიმე დაშავდა და მალე გარდაიცვალა კიდეც. სა-

ფუძველს მოკლებულია ეფთვიმეს აღსასრულის თარიღის ეჭვქვეშ დაყენება, 

მსგავს საკითხებს ხომ დიდი სიზუსტით ინიშნავდნენ, თუმცა მისი გარდაცვა-

ლების გარემოება გარკვეულ ეჭვებს ბადებს. ცნობილ მწერალთა ბიოგრაფიებ-

ში რეალური ამბების შერწყმა მწერლის მიერ აღწერილ, გამოგონილ მოვლე-

ნებთან ფართოდ გავრცელებული პრაქტიკაა. ეფთვიმეს ცხენით გასეირნება და 

მათხოვართან შეხვედრა მოგვაგონებს სცენებს, რომელშიც იოასაფი, ეფთვი-

მეს ბერძნული ბარლაამის ახალგაზრდა პროტაგონისტი მონაწილეობს. ნუთუ 

შესაძლებელია, რომ ციხე-სიმაგრეების, მათხოვრებისა და ცხენებით სეირნო-

ბის შესახებ ამბავი გამოგონილი იყოს ეფთვიმეს მეორე წმინდა იოასაფად წარ-

მოსადგენად და ჩამატებული იყოს ცხოვრებაში იმის საჩვენებლად, თუ რაო-

დენ იოლი იყო მისთვის წვდომა კონსტანტინე VIII-ის კარზე? ძნელი სათქმელი-

ა, რადგან, შესაძლოა, ეფთვიმეს ჰქონდა კიდეც წვდომა კონსტანტინე VIII-ის 

კარზე, იმის მიუხედავად, რომ კონსტანტინოპოლის სამეფო კართან ურთიერ-

თობა ქართველებს გარკვეული დროით გაუფუჭდათ, რომანოზ III არგიროსის 

დროს (1028-34), რომელმაც ეფვთიმეს გარდაცვალების შემდეგ ქართველებს 

ჩამოართვა ის პრივილეგიები, რომლითაც ათონის ქართველობა სარგებლობ-

და – მის წინააღმდეგ აჯანყებაში ქართველთა მონაწილეობის გამო.38 1029 

წლიდან 1035 (ან 1041) წლამდე ივირონს მღელვარე პერიოდი დაუდგა, ბერები 

იხსენებდნენ, რომ „ბერძნები“ შეეცადნენ ჩამოერთმიათ მონასტრის მართვა--

გამგეობა. მხოლოდ მიქაელ IV-ის აღსაყდრებიდან ერთი წლის შემდეგ, 1035 

წელს (მიქაელ V-მ ეს საბოლოოდ 1041 წელს დაადასტურა), „ქართველთა“ უფ-

ლებები კვლავ აღდგა საიმპერატორო კეთილგანწყობის შედეგად. საიმპერატო-

რო წყალობის დროებითი დაკარგვით აიხსნება ის ზიანი, რომელიც ბარლაამის 

                                                      
37  Martin-Hisard, La vie de Jean et Euthyme (ციტირ. n. 1), pp. 124-6. 
38  იქვე, pp. 70-. 



ქართველოლოგი – THE KARTVELOLOGIST 

29, 2021-2022 

 41 

ხელნაწერებს მიადგა. როგორც ფოლკმა აღნიშნა, ამ ხელნაწერთაგან რამდე-

ნიმეს თავფურცელი დაიკარგა, როგორ ჩანს, იგი განზრახ დააზიანეს.39 რიგ 

შემთხვევებში კი ჩანაცვლებული თავფურცელი განსხვავებულ პროლოგს გვთა-

ვაზობს, სადაც ეფთვიმეს სახელი აღარ იხსენიება, სავარაუდოდ, ეს იმ მიზნით 

გაკეთდა, რომ ბარლაამის ტექსტთან ქართველების კავშირი გამოერიცხათ. ნე-

ბისმიერ შემთხვევაში, არსებობს გარკვეული თანხვედრა ივირონის ქართველებ-

თან იმპერატორის კეთილგანწყობის დაბრუნებასა (1035/1041 წლებში) და პირ-

ველი თარიღიანი, „ნამდვილი“ მეტაფრასტული ხელნაწერის შექმნას შორის.  

ჩვენი პირველი დათარიღებული მეტაფრასტული ხელნაწერი 1042 წელს 

განეკუთვნება, რომლის შემქმნელი ან დამკვეთი ვინმე ნიკიტაა, იმპერატორ 

მიქაელ V-ის ხაზინადარი.40 ეფრემ მცირე, სიმეონ მეტაფრასტისადმი მიძღ-

ვნილ კოლოფონში, ირიბად მიანიშნებს, რომ მეტაფრასტული ტექსტები კვლა-

ვაც პატივისცემით სარგებლობდნენ (და მათი ავტორი წმინდანად შეირაცხა) 

ბასილი II-ის გარდაცვალების შემდეგ. ეს შესაძლოა კონსტანტინე VIII-ის, მიქა-

ელ IV-ის ან მიქაელ V-ის ზეობისას მომხდარიყო. მიუხედავად გაურკვევლობი-

სა, მათი ურთიერთკავშირის გათვალისწინებით, ფარული მიმართების არსებო-

ბა ბარლაამსა და მეტაფრასტულ ტექსტებს შორის სავარაუდო ჩანს. 

 

ეფთვიმეს მიერ სიმეონ მეტაფრასტის გამოყენება 
 

როგორც ვნახეთ, როცა ეფთვიმე ბარლაამს ქმნიდა, მას ყველა მეტაფ-

რასტულ ტექსტზე ჰქონდა წვდომა. 48 (ფაქტიურად 50)41 ტექსტი, რომელსაც 

ის ციტირებს მეტაფრასტული მენოლოგიონის ათივე ტომს მოიცავს. ეს ათტო-

მეული რომ გვიანი პერიოდისაც იყოს (უძველესი შემორჩენილი ათტომეული, 

როგორც ზემოთ აღვნიშნე 1042 წლისაა), დაბეჯითებით შეიძლება ითქვას, რომ 

ეფთვიმე ყველა მეტაფრასტულ ტექსტს იცნობდა. ციტირებისას, იგი ყველა 

მათგანს იმავენაირად ან ერთი და იგივე მოცულობით როდი იყენებს. ქვემოთ, 

ძირითადად ფოლკის მონაცემებზე დაყრდნობით, შევეცდებით აღვწეროთ, თუ 

როგორ და რა მიზნით იყენებდა ეფთვიმე მეტაფრასტულ ტექსტებს.  
                                                      
39  Volk, Die Schriften. 6, 1 (ციტირ. n. 1), pp. 63-4. 
40 Ms Athos, Μονή ’Ιβήρων, 16, თარიღიანი ხელნაწერების შესახებ, იხ.: Ehrhard, 

Überlieferung (ციტირ. n. 2), vol. 2, p. 685-90. 
41 To the 48 texts listed by volk, ფოლკის მიერ ჩამოთვლილ 48 ხელნაწერს უნდა დავუმატოთ 
მეტაფრასტული „ფსევდო-კლიმენტი“ და „ანტონი დიდის ცხოვრება“, რომელსაც 
შესაძლოა იყენებდა ეფთვიმე, რადგან იგი ათანასე ალექსანდრიელის შრომის იდენტურია, 
იხ.: Volk, Die Schriften. 6, 1 (ციტირ. n. 1), pp. 478 და 491. 



კრისტიან ჰეგელი 

ეფთვიმე ათონელი, ბერძნულიდან ქართულად და ქართულიდან ბერძნულად ... 

 

 42 

პირველ რიგში, უნდა აღვნიშნოთ, რომ ეფთვიმე თავისი ბარლაამისათვის 

მეტაფრასტული ტექსტების გარდა მრავალ სხვა წყაროსაც იყენებდა. მთავარი 

წყარო, რა თქმა უნდა, ქართული ბალავარიანი იყო, რომელიც, მასში ჩართულ 

ლეგენდებთან ერთად ტექსტის ძირითად ნაწილს წარმოადგენს.42 როგორც ეს 

დიდი ხნის წინათაც აღნიშნეს, ეფთვიმე არა მხოლოდ თარგმნიდა, არამედ 

ურიცხვი ციტატებით ამდიდრებდა და ამშვენებდა ტექსტებს. ბიბლიური ციტა--

ტების მრავალრიცხოვნება ნათლად წარმოაჩენს ეფთვიმეს მიერ საღმრთო 

წერილის ბრწყინვალედ ცოდნას.43 ამასთანავე, იგი მდიდარ პატრისტიკულ ლი-

ტერატურასაც იყენებდა,44 მათ შორის ე.წ. არისტიდეს აპოლოგიას, რომელიც 

თითქმის უცვლელადაა მოტანილი და ქრისტიანული დოგმებისა და მოციქულ-

თა ისტორიის უსაფრთხო მართლმადიდებლურ განმარტებას გვთავაზობს. 

ამით იგი თხზულებას ერესული ბრალდებებისგან იცავს (რაც შეიძლებოდა 

მოჰყოლოდა უცხო წმინდანების პრეზენტაციას ან, კიდევ უფრო, ახალი თეო-

ლოგიური ხედვების შემოტანას).45 ეფთვიმეს მიერ ტექსტების გამოყენების 

ხერხები ფოლკმა საფუძვლიანად შეისწავლა.46 ფოლკის apparatus fontium 

წარმოგვიდგენს პატრისტიკული და ჰაგიოგრაფიული ტექსტების სხვადასხვა 

ფორმით გამოყენებას; მაგრამ არცერთ მათგანს არ გაუმრავალფეროვნებია 

ბარლაამი ისე, როგორც უხვად ჩართულმა სიმეონ მეტაფრასტის ტექსტებმა, 

რაც, ზემოთ აღწერილი პრობლემის გამო, ფოლკის apparatus fontium-ში კი არ 

არის ასახული, არამედ apparatus imitationum-ში (ტექსტის ხელახალი გა-

მოყენების შემთხვევათა ჩამონათვალი). ზემოთ მოყვანილი ანალიზის მიხედ-

ვით (გროსმანი), მისი ტექსტები განხილული იქნება, როგორც წყარო, რომელ-

საც ეფთვიმე ეყრდნობოდა (და ამიტომ, ნამდვილად განეკუთვნება apparatus 

imitationum-ს). 

50 მეტაფრასტული ტექსტიდან, რომელთა ციტირებასაც ახდენს ეფთვიმე, 

15 მათგანი მეტად მნიშვნელოვანია (როგორც ციტატების მოცულობით, ასევე 

                                                      
42  ი. აბულაძე, ბალავარიანის ქართული რედაქციები (ძველი ქართული ენის ძეგლები 10), 
თბილისი 1957. 

43 იხ.: the “Bibelindex”: Volk, Die Schriften. 6, 2 (ციტირ. n. 1), pp.465-75 და 6, 1, pp. 138-40. 
44 იხ.:the “Index der ninctbiblischen Quellen”:  Volk, Die Schriften. 6, 2 (ციტირ. n. 1), pp. 

476-90. 
45  ეს ტექსტი „ბალავარიანის“ 27-ე თავიდანაა, იხ.: of chap. 27 of the Barlaam, Volk, Die 

Schriften. 6, 2 (ციტირ. n. 1), pp. 264-84; იხ. აგრეთვე მსჯელობა: Volk, Die Schriften. 6, 
1 ციტირ. n. 1), pp. 122-35. 

46  Volk, Die Schriften. 6, 1 (ციტირ. n. 1), pp. 96-138. 



ქართველოლოგი – THE KARTVELOLOGIST 

29, 2021-2022 

 43 

შინაარსობრივად).47 უპირველეს ყოვლისა, ესაა რამდენიმე ტექსტი მოციქუ-

ლებს და მოციქულთა ხანას რომ უკავშირდება, სახელდობრ, თომას, იოანეს, 

ფილიპეს, მათესა და ლუკას მეტაფრასტულ „ცხოვრებებს“. ამავე ჯგუფს მიე-

კუთვნება გრიგოლ განმანათლებლის მეტაფრასტული ცხოვრება (ე.ი. სომეხ-

თა განმანათლებლისა), რომელიც, ასევე, სამოციქულო ტიპისა და ფორმის 

თხზულებაა. ეს ყველაფერი შეთანხმებულია დანარჩენ, არანაკლები მნიშვნე-

ლობის მქონე მეტაფრასტულ ტექსტებთან, როგორიცაა – სერგისა და ბაქოსის, 

თეკლას, ეკატერინეს, პოლიევქტოსის, მარტინიანეს, პავლე თებაიდელის, 

კვიპრიანესა და იუსტინეს, ილარიონისა და პროკოფის „ცხოვრებანი“. ციტატე-

ბი ამ 15 მეტაფრასტული ტექსტიდან ხშირად გვხვდება და თემატური მნიშვნე-

ლობითაა დატვირთული. 

სანამ ეფთვიმეს მიერ ამ 15 ტექსტის გამოყენების ხერხებს გავაანალი-

ზებდეთ, დასაწყისშივე უნდა ავხსნათ, თუ რატომ ვანიჭებთ ნაკლებ მნიშვნე-

ლობას დანარჩენ 35 ტექსტს: როგორც ჩანს, ციტატები ამ 35 „ცხოვრებიდან“, 

ისევე, როგორც სხვა პატრისტიკული და ჰაგიოგრაფიული წყაროები, რომელ-

საც ეფთვიმე იყენებდა, იმ კოლექციებიდან იყო, რომელზე ეფთვიმეს ხელი მი-

უწვდებოდა ან, სულაც, მის მიერ იყო შესრულებული, რათა მოგვიანებით იგი 

ბარლაამში ჩაერთო. ეს ციტატები მეტისმეტად ბევრია და ზედმიწევნითი სიტყ-

ვიერი სიზუსტითაა გადმოტანილი მეტაფრასტული (და სხვა) ტექსტებიდან საი-

მისოდ, რომ მხოლოდ მეხსიერებაზე დაყრდნობით იყოს შესრულებული. ისიც 

ნაკლებად სავარაუდოა, რომ ციტატები უშუალოდ მეტაფრასტული ტექსტები-

დან იყოს გადმოწერილი. მოკლე ფრაზები თითქმის ყველა შემთხვევაში სტან-

დარტული წინადადებებია დოგმატებისა და რწმენის შესახებ ან ტიპურ სცენებს 

აღწერენ ჰაგიოგრაფიიდან (მარტვილობას, დაკითხვას, ასკეტიზმს ან ერთგუ-

ლებას), რომლებიც ხშირ შემთხვევაში, შესაძლოა, შერჩეული იყვნენ მათი 

ალეგორიული ექსპრესიულობის გამო. ეს საეჭვოს ხდის, რომ ეფთვიმე მათ 

უშუალოდ მეტაფრასტული ტექსტებიდან იწერდა. საფიქრებელია, რომ ეფთვი-

მეს ხელთ გარკვეული ტიპის ამონარიდების შუალედური კრებული ჰქონდა. 

რაც შეეხება 15 მნიშვნელოვან ტექსტს, ჩვენ მათი ხელახალი გამოყენე-

ბაც გვხვდება როგორც მოკლე ციტატების სახით (რომლებიც, ასევე, შესაძლე-

ბელია, თავდაპირველად ექსცერპტების სახით არსებობდა), ასევე გრძელ მო-

ნაკვეთებად (ზოგჯერ სხვა პერიფრაზით) ბარლაამის ხუთ საკვანძო პასაჟში, 

                                                      
47  გამოცემა, რომლითაც ვსარგებლობთ იდენტურია: Volk, Die Schriften. 6, 1 (ციტირ. n. 1), 

pp. xv-xxvii. 



კრისტიან ჰეგელი 

ეფთვიმე ათონელი, ბერძნულიდან ქართულად და ქართულიდან ბერძნულად ... 

 

 44 

რასაც შეიძლება ტექსტური მოზაიკაც ვუწოდოთ.48 ეს ხუთი პასაჟი ბარლაამი-

სა იკითხება როგორც ერთ მთლიანობად შეკრული სხვადასხვა ტექსტების მე-

ტაფრასტული ციტატები. მაგალითისთვის, 2.181-დან 3.35-მდე, სადაც გრიგოლ 

განმანათლებლისა და წმინდა ეკატერინეს „ცხოვრებები“ ერთმანეთშია გადა-

ჯაჭვული და ჩასმული, რათა შეშლილი მეფის მუქარის თვალთა ქვეშ სრულყო-

ფილად დაიხატოს წარმართული კულტის თაყვანისცემა და მსხვერპლშეწირ-

ვა.49 ამგვარადვე, მსგავსი მოზაიკითაა წარმოდგენილი გრძელი მონაკვეთი 

თევდა მოგვის შესახებ ბარლაამის 29-ე თავში; ამჯერად ერთმანეთში გადაჯაჭ-

ვული რამდენიმე პასაჟით გრიგოლ განმანათლებლის, მარტინიანეს და წმინდა 

ეკატერინეს „ცხოვრებებიდან“. ამ პასაჟებიდან ბევრი გნომიკური (აფორისტუ-

ლი) ხასიათისაა, მაგრამ ახლო დაკვირვებით ცხადი ხდება, რომ ეფთვიმეს ან 

შესაბამისი ტექსტები უნდა ჰქონოდა ხელთ, ან მათგან მომდინარე ექსცერპტე-

ბის კრებული. ამგვარი მოზაიკის პოვნა შესაძლებელია 30. 32-დან 85-მდე 

(თხრობაში ჩართულია ერთმანეთთან შერწყმული ნაწყვეტები მარტინიანეს, 

პავლე თებელის, კვიპრიანეს, ილარიონისა და თეკლას „ცხოვრებებიდან“) და 

35. 4-დან 27-მდე (შერეულია გრიგოლის ცხოვრებისა და პროკოფის ცხოვრე-

ბის ნაწყვეტები). და ბოლოს, ერთი მოზაიკა ბარლაამის დასაწყისში, თავი 1.1-

30, თემატურად მოციქულთა პირით საუბრობს, მოხდენილადაა კონსტრუირე-

ბული ერთმანეთთან შერწყმული ამონარიდები „მოციქულთა ცხოვრებიდან“: 

დახვეწილი კომბინაციაა მოციქულთა – თომას, იოანესა და ფილიპეს 

„ცხოვრებათაგან“. 

ტექსტის ბოლო მოზაიკა ნათლად ეხმიანება არისტიდეს აპოლოგიის გა-

მოყენების მიზანს.50 მისმა ტექსტმა უნდა განადიდოს მოციქულთა სახეები, რი-

თაც ბიზანტიელ მკითხველსა და მსმენელს იმთავითვე მიანიშნებს თუ რა პოზი-

ციით უნდა იქნას ტექსტი გააზრებული, ე.ი. როგორ ხდება ახლად გაქრისტია-

ნებულ ქვეყანაში. მსგავს მიზანს ემსახურება გრიგოლ განმანათლებლის ცხოვ-

რება, სადაც მოქმედება სომხეთში ხდება (სუსტი მინიშნებით იბერებზე, ე.ი. 

ქართველებზე). ამ ტექსტიდან ნაწყვეტების ჩართვა საყურადღებოა ეფთვიმეს 

შესაძლო ლოკალურ (ნაციონალურ) ინტერესზე მინიშნების თვალსაზრისით.  

                                                      
48 ყველა სქოლიო ტექსტისა და apparatus imitationum-ისთვის; იგივე ინფორმაცია შე-
გვიძლია ვნახოთ “Index der Testimonien (Benutzer der Barlaam-Romans),” Volk, Die 
Schriften. 6, 1 (ციტირ. n. 1), pp. 491-4). 

49  ეკატერინეს ცხოვრებაც იგივე მიზნითაა გამოყენებული ამ მონაკვეთშიც: 26. 27-118. 
50  Volk, Die Schriften. 6, 1 (ციტირ. n. 1), pp. 122-35. 



ქართველოლოგი – THE KARTVELOLOGIST 

29, 2021-2022 

 45 

ეფთვიმე მეტაფრასტული თხზულებებიდან ტექსტობრივ მოზაიკას სახე-

ლის მოსახვეჭად ან ინტერტექსტუალობით სიამოვნებისთვის როდი შექმნიდა. 

მეტაფრასტული ტექსტები ჯერ კიდევ ახალი იყო და, შესაძლოა, სიმეონ მე-

ტაფრასტის ხვედრის გამო ბასილი II-ის მეფობის ხანაში მათ ეჭვითაც უყურებ-

დნენ. იმ შემთხვევაშიც კი, თუ ამ ტექსტებს ვინმე იცნობდა, საჭირო იყო მე-

ტაფრასტულ ნარატივებში მეტად გაცნობიერებული მკითხველი თუ მსმენელი, 

რომ ამ პროცედურისადმი ნდობა გამოევლინებინა. მონაკვეთებს, რომლებიც 

ერთი ტექსტის ინტენსიურ გამოყენებას ასახავს, შეიძლება შევხედოთ, რო-

გორც კონკრეტული ტექსტის კიდევ ერთხელ გახსენებას. იმის მიუხედავად, 

რომ ეფთვიმეს საქმიანობა შესაძლოა ცენტონის (სხვა ნაწარმოებებიდან ამოკ-

რეფილი ნაწყვეტები – ე.ხ.) ტიპის თხზულების შექმნაზე მუშაობის შთაბეჭდი-

ლებას ტოვებდეს, იგი მეტაფრასტულ ტექსტებს თავისი მიზნისთვის სასარგებ-

ლოდ და ესთეტიურად შესაფერისად მიიჩნევდა. ერთი მეტაფრასტული ტექსტი-

დან მონაკვეთების მიჯრით გამოყენება შეინიშნება 2-34-დან 153-ის ჩათვლით, 

სადაც 8 მონაკვეთი (აქედან 3 მონაკვეთი ვრცლად) გამოყენებულია პრაქტიკუ-

ლად უცვლელად სერგისა და ბაქოსის ცხოვრებიდან (თუმცა გადაჯაჭვულია 

ბალავარიანის ნაწყვეტების თარგმანთან და ბიბლიურ თუ პატრისტიკულ ლი-

ტერატურასთან). იგივე ხდება მარტინიანეს ცხოვრების შემთხვევაშიც, რომე-

ლიც ფართოდაა გამოყენებულია 30.115-დან 197-მდე; კვიპრიანეს ცხოვრება 

(32.98-152); პავლე თებაიდელის ცხოვრება (38.28-40.60); ილარიონის ცხოვ-

რება (40.97-116). ყველა ამ შემთხვევაში ეფთვიმეს ხელთ უნდა ჰქონოდა მე-

ტაფრასტული ტექსტები. ზუსტი გადმოტანა საკმაოდ გრძელი პასაჟებისა პრო-

დუქტი უნდა იყოს პირველწყაროების უშუალო მოძიებისა (შესაძლოა ეფუძნე-

ბოდეს გარკვეული მიზნით წინასწარ შერჩეულ ტექსტებს). 

ვიცით, რომ სიმეონ მეტაფრასტი მეორეულ წყაროებსაც იყენებდა (ანუ 

სხვა ტექსტებს, არა პირველწყაროების ტექსტებს – ტექსტის გადამუშავების 

[მეტაფრასირების – ე.ხ.] მიზნით).51 ეს ერთგვარ მსგავსებას გვაჩვენებს სიმე-

ონსა და ეფთვიმეს შორის, მაგრამ ამ თვალსაზრისით ისინი ფუნდამენტურად 

                                                      
51  W. Lackner, Zu Editionsgeschichte, Textgestalt und Quellen der Passio S. Polyeucti des 

Symeon Metaphrastes, იხ: Byzantios: Festschrift für Herbert Hunger zum 70. 
Geburtstag, hrsg.von W. Hörandner, J. Koder, O. Kresten & E. Trapp, Wien 1984, pp. 
221-31. წმინდანის წერილის „დოკუმენტურად გამოყენების“ სპეციფიკური შემთხვევის 
შესახებ იხილე: C. Høgel, „ბიზანტიელი წმინდანის თეოდორე გრაპსოსის წერილი, რო-
გორც ჩართული დოკუმენტი“: Medieval letters: between fiction and document, ed. By C. 
Høgel & E. Bartoli, Turnhout 2015, pp. 307-16. 



კრისტიან ჰეგელი 

ეფთვიმე ათონელი, ბერძნულიდან ქართულად და ქართულიდან ბერძნულად ... 

 

 46 

სხვაობენ ერთმანეთს: სიმეონი მეორეულ ლიტერატურას გადამუშავებისას ურ-

თავდა, რათა დამატებითი ინფორმაციით შეევსო ტექსტი. მის მიერ გამოყენე-

ბული მეორეული ლიტერატურა წმინდანთა შესახებ იმ დეტალებს გვაცნობდა, 

რომელსაც პირველადი წყარო არ იძლეოდა. ეფთვიმე კი იყენებდა მეტაფრას-

ტული ტექსტის მონაკვეთებს, არა იმ მიზნით, რომ ისინი დამატებით ინფორმა-

ციას იძლეოდნენ, არამედ უბრალოდ, მათში იგი სასარგებლო, მზა ფრაზებს ხე-

დავდა. მუშაობის ეს სტილი, თვით ციტატების კრებულებითაც, ძალიან ემსგავ-

სება იმას რაც გამოვლენილია ნიკოლოზ კატასკეპენის კირილეს ცხოვრებასა 

და მე-12 საუკუნეში შექმნილ სხვა ჰაგიოგრაფიულ თხზულებებში.52 ამრიგად, 

ამ მხრივ, ეფთვიმემ გადაუხვია სიმეონ მეტაფრასტის მუშაობის ხერხებს და სა-

ნაცვლოდ, როგორც ჩანს, გზა გაუკვალა ბერძნული ჰაგიოგრაფიული თხზულე-

ბის ახლებური სტილით წერას.  

 
დასკვნა 
 

ცხადია, ეფთვიმეს, აღიარებით იმისა, რომ იგი ამეტაფრასტებდა მის 

ურიცხვ ბერძნულ-ქართულ თარგმანებსა და მის დიდ ქართულ-ბერძნულ თარ-

გმანს, ბარლაამს, ნამდვილად შეიძლება ეწოდოს მეტაფრასტი. ამავე დროს, 

იგი იმ თვალსაზრისითაც არის μεταφραστές, რომ მისი ბარლაამი, სიმეონის მე-
ნოლოგიონიდან ურიცხვი ციტირებების გამო, ძალიან დაემსგავსა მეტაფრას-

ტულ ტექსტს. რაც შეეხება მუშაობის ხერხებს, ფრაგმენტების ერთად დალაგე-

ბის ეფთვიმესეულ მეთოდს, რომლის შედეგადაც ერთ მთლიან მოზაიკას ვი-

ღებთ, სიმეონთან პარალელი არ ეძებნება. იგი მხოლოდ ისეთ მეორეულ ტექ-

სტებს იყენებდა, რომლებიც დამატებით ისტორიულ მონაცემებს სთავაზობდნენ. 

ეფთვიმეს ლიტერატურული სიდიადე გავლენას ახდენდა არა მხოლოდ 

ათონის მთაზე ქართველთა დაწინაურებულ პოზიციაზე, არამედ ზოგადად ბი-

ზანტიის ინტელექტუალ ცხოვრებაზე. არა მხოლოდ ვარლამი და იოასაფი გახ-

და ფართოდ აღიარებული ტექსტი, არამედ ჩანს, რომ დიდი იყო ქართველთა 

ძალისხმევა მეტაფრასტული ტექსტების წარმატებაში. რთულიც კია შევაფა-

სოთ ჭეშმარიტი არსი ივირონის თავდადებისა მეტაფრასტულ აქტივობაში; რაც 

გამოვლინდა მეტაფრასტული ტექსტების შემცველ ბერძნული ხელნაწერების 

                                                      
52 იხ.: La vie de saint Cyrille le Philéote, moine byzantin, introd., texte crit., trad. et notes 

par É. Sargologos (Subs, hag. 39), Bruxelles 1964, pp. 32-7; M. Mullett, Novelisation in 
Byzantium: narrative after the revival of fiction: Byzantine narrative: papers in honour of 
Roger Scott, ed. By J. Burke et al., Melbourne 2006, pp. 1-28, pp. 16-7. 



ქართველოლოგი – THE KARTVELOLOGIST 

29, 2021-2022 

 47 

შექმნაში, მათ ქართულად თარგმნასა და ბარლაამში მათგან ციტატების ჩარ-

თვის საშუალებით გავრცელებაში. ეფთვიმე და სხვა ივირონელები, როგორც 

ჩანს, სათუთად ინახავდნენ ამ ტექსტებს. 

ამრიგად, გროსმანის ანალიზმა, რომელმაც აჩვენა, რომ სწორედ ეფთვიმე 

იყენებდა სიმეონ მეტაფრასტის ტექსტებს და არა პირიქით, გაცილებით მარტივი 

ქრონოლოგია წარმოგვიდგინა, თუ როგორ ხორციელდებოდა უშუალო მიმოქცე-

ვა ტექსტებისა ათონსა და კონსტანტინოპოლს შორის. და აგრეთვე გვიჩვენა 

საწყისი წერტილი საშუალო ბიზანტიურ ლიტერატურაში ორი ყველაზე წარმატე-

ბული თხზულების მწერალთა მოღვაწეობისა და სამყაროს გასააზრებლად. 

თარგმანი შესრულებულია მონაზონ დინარასა (ქეთევან ჯორბენაძე)  
და ელგუჯა ხინთიბიძის მიერ 



 



ქართველოლოგი – THE KARTVELOLOGIST 

29, 2021-2022 

 49 

ქართველოლოგი THE KARTVELOLOGIST 

 
კვლევები: ქართულ-ევროპული ლიტერატურული ურთიერთობები 

 
 

დიდი სიახლე ეფთვიმე ათონელის  

მთარგმნელობითი მოღვაწეობის შესახებ* 

ელგუჯა ხინთიბიძე 
ივანე ჯავახიშვილის სახელობის  
თბილისის სახელმწიფო უნივერსიტეტი 

რეზიუმე: წინამდებარე გამოკვლევაში განხილულია დანიელი ბიზანტინისტის 

ქრისტიან ჰეგელის სტატია “ეფთვიმე ათონელი, ბერძნულიდან ქართულად და 

ქართულიდან ბერძნულად მთარგმნელი და მეტაფრასტი?“, გამოქვეყნებული 

პარიზში, 2019 წელს. სტატია ქართველოლოგიური მეცნიერებისთვის მნიშვნე-

ლოვანი სიახლეა. მასში შუა საუკუნეების ქართული ლიტერატურის დიდი წარ-

მომადგენლის ეფთვიმე ათონელის შემოქმედება ბიზანტიური მწერლობის პო-

ზიციიდანაა შეფასებული და ახლებური ნიუანსებია გამოვლენილი ქართული 

ლიტერატურათმცოდნეობისათვის. გამოკვლევის ავტორი წარმოადგენს ახალ 

თვალსაზრისს ეფთვიმე ათონელის ბარლაამ-რომანის ავტორობის პრობლე-

მასთან დაკავშირებულ რამდენიმე საკითხზე: იოვანე ათონელის ანდერძი, ბარ-

ლაამ-რომანის დათარიღება, თხზულების ლემის იოანე – წმინდა საბას მონას-

ტრის ბერი. 

საკვანძო სიტყვები: ეფთვიმე ათონელი; იოვანე ათონელის ანდერძი; ბარ-

ლაამის ლემის იოვანე; ქრისტიან ჰეგელი 

                                                      
*  კვლევა განხორციელებულია „შოთა რუსთაველის საქართველოს ეროვნული სამეცნიე-
რო ფონდის მიერ დაფინანსებული პროექტის – „ვარლაამ და იოასაფის ისტორიის ქარ-
თულ და ბერძნულ რედაქციათა ურთიერთმიმართება“ (FR-21-2001) – ფარგლებში. 

 



ელგუჯა ხინთიბიძე 

დიდი სიახლე ეფთვიმე ათონელის  მთარგმნელობითი მოღვაწეობის შესახებ 

 

 50 

ჟურნალ ქართველოლოგის წინამდებარე ნომერში ვაქვეყნებთ დანიელი 

ბიზანტინისტის ქრისტიან ჰეგელის სტატიას „ეფთვიმე ათონელი, ბერძნული-

დან ქართულად და ქართულიდან ბერძნულად მთარგმნელი და მეტაფრასტი?“ 

[17]. ქ. ჰეგელი ბიზანტინისტთათვის ცნობილი ავტორია. საგანგებოდ აღსანიშ-

ნავია მისი მონოგრაფია სვიმეონ მეტაფრასტზე – სვიმეონ მეტაფრასტი: გადა-

მუშავება, კანონიზაცია [16]. სტატია, რომელსაც ვაქვეყნებთ, ეყრდნობა შუასა-

უკუნეების ევროპის ხალხთა შორის უაღრესად პოპულარული თხზულების ვარ-
ლაამ და იოასაფის ისტორიის (ანუ ბარლაამ-რომანის) შესწავლის უახლეს 

კვლევებს და ქართველოლოგიური მეცნიერებისთვის მნიშვნელოვან სიახლეს 

წარმოადგენს. მასში შუასაუკუნეების ქართული ლიტერატურის დიდი წარმო-

მადგენლის – ეფთვიმე ათონელის – შემოქმედება ბიზანტიური მწერლობის პო-

ზიციიდანაა შეფასებული და ახლებურ ნიუანსებს გამოავლენს ქართული ლი-

ტერატურათმცოდნეობისათვის. ავტორი ეყრდნობა და აანალიზებს ბიზანტი-

ნისტთა გერმანული სკოლის უკანასკნელი ათწლეულების უაღრესად პროდუქ-

ტიულ ნაშრომებს ბარლაამ-რომანის წყაროების, ლიტერატურული სტილის, 

ბერძნული ხელნაწერების შესწავლისა და ავტორის ვინაობის შესახებ. ამ ნაშ-

რომთაგან საგანგებოდ აღსანიშნავია: რობერტ ფოლკის ფუნდამენტური ორ-

ტომეული სულისმარგებელი ისტორია ვარლაამისა და იოასაფისა, რომელიც 

გამოქვეყნებულია იოანე დამასკელის შრომების VI ტომში ორ მონაკვეთად შე-

იერნის სააბატოს ბიზანტიური ინსტიტუტის მიერ [28; 29]. ფოლკი ორივე ტო-

მის სათაურს დაურთავს ფრჩხილებში ჩასმულ ლათინურ სიტყვას Spuria 

(საეჭვო, სიცრუე), რაც იმაზე მიუთითებს, რომ არასწორია ამ თხზულების ავ-

ტორად იოანე დამასკელის მიჩნევა. მეორე ნაშრომი, რომელსაც ეყრდნობა ჰე-

გელის სტატია, არის იოანის გროსმანის (Ioannis Grossmann) გამოკვლევა ბარ-

ლაამის სვიმეონ მეტაფრასტის მენოლოგიონთან მიმართების შესახებ [14]. 

გროსმანი უარყოფს ფოლკის თვალსაზრისს იმის შესახებ, რომ წმინდანთა 

ცხოვრების სვიმონისეული მეტაფრასტული კრებული (მენოლოგიონი) იყენებს 

ეფთვიმეს თარგმნილ ბალავარიანს და მიიჩნევს, რომ ტექსტთა ერთმანეთთან 

მიმართება საპირისპიროს მეტყველებს. 

ქ. ჰეგელის სტატიაში ნათლადაა გაცხადებული ათონის ქართული საღ-

ვთისმეტყველო ლიტერატურული სკოლის ღვაწლი და დამსახურება საკუთრივ 

ბიზანტიური მწერლობისა და ბერძნული საეკლესიო ცხოვრების წინაშე. ათო-

ნის ქართველ მოღვაწეთა და, უპირველეს ყოვლისა, ეფთვიმეს ღვაწლი გამოვ-

ლინდა არა მხოლოდ იმით, რომ ქართულ მასალაზე დაყრდნობით მის მიერ შე-

იქმნა რენესანსის უშუალოდ წინარე ეპოქის ევროპის ხალხთა შორის უაღრე-



ქართველოლოგი – THE KARTVELOLOGIST 

29, 2021-2022 

 51 

სად პოპულარული თხზულება, არამედ გამოვლინდა იმითაც, რომ ეფთვიმეს 

და ათონელ ქართველთა დამსახურებაა თვით ამ თხზულებისა და, მასთან ერ-

თად, ბერძნული ეკლესიის უძვირფასესი კრებულის სვიმეონ ლოღოთეტის მე-
ნოლოგიონის გამრავლება და გადარჩენა. X საუკუნის 80-იან წლებში ბიზანტი-

ის იმპერატორის ბასილი მეორის დროს სვიმეონს სამეფო კარი აღარ წყალობ-

და და მისი მენოლოგიონიც იზიარებდა შემქმნელის ხვედრს. XI საუკუნის პირ-

ველი მეოთხედის ჩათვლით ივირონი ერთადერთი მონასტერი ჩანს, რომელიც 

მის ხელნაწერებს ინახავდა და ამრავლებდა [17, გვ. 359]. ათონის სამონას-

ტრო კორპორაცია იყო ის ცენტრი, რომელშიც ამ ორი თხზულების (მენოლოგი-

ონისა და ბარლაამის) ხელნაწერები ინტენსიურად მრავლდებოდა. ამ კორპო-

რაციის სულიერ მოძღვრად, ეპიტროფად კი 1001 წლიდან ქართველები იყვნენ 

– ორიოდე წელს იოვანე მთაწმიდელი და შემდეგ, გარდაცვალებამდე, 1028 

წლამდე, ეფთვიმე. ქ. ჰეგელის შეფასებით, „ეფთვიმეს ლიტერატურული სიდია-

დე გავლენას ახდენდა... ზოგადად ბიზანტიის ინტელექტუალურ ცხოვრებაზე“ 

[17, გვ. 364]. დანიელი მკვლევრის დაკვირვებით, ეფთვიმეს დამსახურება ბი-

ზანტიური მეტაფრასტიკის წინაშე მხოლოდ ის კი არ არის, რომ მისი ხელ-

მძღვანელობით ათონის საღვთისმეტყველო ცენტრმა გადაარჩინა და გაამრავ-

ლა მეტაფრასული თხზულებანი, არამედ ისიც, რომ ამ თხზულებებს მან გაუხ-

სნა გზა არაბერძნული, კერძოდ, ქართული ღვთისმსახურებისაკენ. ეფთვიმემ 

სვიმეონის მენოლოგიონისეული რამდენიმე ათეული თხზულება თარგმნა ქარ-

თულად. უფრო მეტიც, მისი, როგორც მწერლის, შემოქმედებით-მხატვრული 

სტილი არის მეტაფრასული. ამავე დროს, მას მეტაფრასტიკის თავისებურად 

განსხვავებული სტილი აქვს სვიმეონისგან განსხვავებით. ეფთვიმე მეტაფრა-

სულ თხზულებათა და წინდა მამათა ნაწერების ქრისტოლოგიური ფრაგმენტე-

ბის ერთად დალაგებით მთლიან მოზაიკას ქმნის და საფუძველს უყრის თავისე-

ბურ სამწერლობო სტილს, რაც XII საუკუნეში ბერძნულ ენაზე შექმნილ სხვა 

აგიოგრაფიულ თხზულებებშიც გამოვლინდა [17, გვ 364]. 

ქართველოლოგიისთვის მნიშვნელოვანი სიახლეა ეფთვიმე ათონელის, 
როგორც ბიზანტიური აგიოგრაფიული თხზულების ავტორის, მხატვრული სტი-
ლის გამოვლენა და მითითება მის, როგორც ორგანიზატორის, დამსახურებაზე 
ბიზანტიური საეკლესიო მწერლობის წინაშე. ეს სიახლე ემყარება უმთავრესად 
ევროპულ ბიზანტინისტიკაში ბერძნული ბარლაამის სვიმეონ მეტაფრასტის მე-
ნოლოგიონთან შედარებით გამოვლენილ ფაქტებს. რ. ფოლკი ზემოთ მითითე-
ბულ კაპიტალურ ორტომეულში აქვეყნებს ბარლაამ-რომანის ტექსტის აკადე-
მიურ გამოცემას და ამასთან ერთად, დიგიტალური სიზუსტით გამოვლენილ პა-



ელგუჯა ხინთიბიძე 

დიდი სიახლე ეფთვიმე ათონელის  მთარგმნელობითი მოღვაწეობის შესახებ 

 

 52 

რალელებს ეფთვიმესეულ ბარლაამსა და სვიმეონ ლოღოთეტის მენოლოგი-
ონს შორის. იგი ამის საფუძველზე აყალიბებს თავის თვალსაზრისს ბარლაამის 
შექმნის კონცეპტუალურ საკითხზე: თხზულება შექმნილია ეფთვიმე ათონელის 
მიერ ქართული ბალავარიანის თარგმნისა და გადამუშავების გზით 980-იანი 
წლების დასაწყისისათვის. ეფთვიმეს თარგმანი გამოყენებულია სვიმეონ მე-
ტაფრასტის მიერ მენოლოგიონზე მუშაობისას. ბარლაამის თავდაპირველი რე-
დაქცია შემდგომში ეფთვიმეს მიერაა გადამუშავებული. 

როგორც ზემოთ აღვნიშნე, ი. გროსმანი ფოლკის მიერ გამოქვეყნებულ 
ბარლაამის ცალკეული პასაჟებისა და წმინდანთა ცხოვრების ადრინდელი და 
სვიმეონისეული მეტაფრასული რედაქციების პარალელური ადგილების გან-
ხილვით სხვა დასკვნამდე მიდის: სვიმეონის მენოლოგიონი არის ეფთვიმე 
ათონელის ქართულიდან თარგმნილი ბარლაამის წყარო. ეფთვიმეს თარგმანი 
კი შემდგომში სხვა უცნობი ავტორის მიერაა გადამუშავებული.  ემყარება რა  
ამ ნაშრომებს, ჰეგელი ბარლაამ-რომანის შექმნაზე თანამედროვე ევროპულ 
ლიტერატურაში გავრცელებულ შეხედულებებსაც იმოწმებს. ამ თვალსაზრის-
თაგან ზოგიერთი მათგანი განხილულია წინამდებარე ნაშრომში. 

ქ. ჰეგელი შეიერნის სააბატოს ბიზანტიური ინსტიტუტის, კონკრეტულად 
კი, რობერტ ფოლკის მნიშვნელოვან ღვაწლად მიიჩნევს  იმას, რომ მის მიერ   
და მისი რედაქციით გამოცემულმა შრომებმა წერტილი დაუსვა ევროპელ ბი-
ზანტინოლოგთა საუკუნოვან ეჭვს ეფთვიმე ათონელის ავტორობის თაობაზე. 
სტატიის ავტორის სიტყვით, ფოლკმა გააქარწყლა ევროპელ ბიზანტინისტთა 
საპირისპირო მოსაზრებები, „რომელთაგან ზოგი მათგანი გაზიარებული იყო 
საოცარი სურვილით – არ მიეღოთ ქართული წყაროებიდან მომდინარე აშკარა 
და დამაჯერებელი ცნობები“ [17, გვ. 354]. ჰეგელის საინტერესო შენიშვნას მე 
გავავრცელებდი ბიზანტინისტთა უკანასკნელი პერიოდის ნაშრომთა მიმართე-
ბაზეც ამ საკითხზე ქართველოლოგთა მნიშვნელოვანი ნარკვევებისადმი. მე 
იმას ვგულისხმობ, რომ ვარლაამ და იოასაფის პრობლემატიკაზე ბიზანტინის-
ტთა უკანასკნელი პერიოდის მნიშვნელოვან კვლევებში გამოვლენილი ნოვა-
ტორული დასკვნები ხშირ შემთხვევაში, როგორც უშუალოდ, ასევე კონკრეტუ-
ლი პრობლემის დამუშავების მეთოდით, თანხვდება ქართველოლოგთა კვლე-
ვებს. ეს უკანასკნელნი კი არა მარტო ქართულ ენაზეა გამოქვეყნებული, არა-
მედ ევროპაშიც და წაკითხულია ბიზანტინისტთა საერთაშორისო ფორუმებზე. 
უფრო მეტიც, ბიზანტინისტთა მნიშვნელოვანი კვლევების ზოგი საეჭვო თუ სა-
კამათო თეზაც მიმართებას ამყარებს, ან შეიძლება სათავესაც იღებდეს, ქარ-
თველოლოგთა მიერ ჰიპოთეტურად გამოთქმული ვარაუდებიდან. მხოლოდ 
ერთ შემთხვევაზე შევჩერდები. 



ქართველოლოგი – THE KARTVELOLOGIST 

29, 2021-2022 

 53 

რ. ფოლკის თვალსაზრისი, რომ ქართული ბალავარიანის ეფთვიმესეულ 

ბერძნულ თარგმანს სვიმეონ მეტაფრასტი გამოიყენებდა, ვარაუდის სახით 

ჯერ კიდევ XIX საუკუნეში იყო გამოთქმული [25, გვ. 253-293], თუმცა, მაშინაც 

არსებობდა საპირისპირო შეხედულება. ი. გროსმანის პოზიცია, რომ ეფთვიმეს 

თარგმანის შემდგომი გადამუშავება სხვის მიერ იქნებოდა შესრულებული, ვა-

რაუდის სახით უკვე არსებობდა, მაგრამ, ვფიქრობ, რომ გერმანელ ბიზანტი-

ნისტთა ამ თვალსაზრისების უმთავრესი საყრდენი მაინც ქართველ მეცნიერთა 

და საზოგადოდ ქართველოლოგთა მიერ გამოთქმული ვარაუდები უნდა იყოს.  

ვარლაამ და იოასაფის ავტორობის საკითხზე ქართველ მეცნიერთა მსჯე-

ლობა გააქტიურდა ფ. დიოლგერის ცნობილი მონოგრაფიის გამოქვეყნების 

შემდგომ. ევროპელ ბიზანტინისტთა კვლევებში აშკარად ჩანდა უნდობლობა 

ქართული პირველწყაროებისადმი (ამჯერად ვგულისხმობ გიორგი მთაწმინდე-

ლის ცნობას ეფთვიმეს მიერ ბალავარიანის ქართულიდან ბერძნულად თარ-

გმანზე) და ბერძნული ბარლაამის ავტორად ეფთვიმეს, როგორც არაბერძნუ-

ლენოვანი მწერლის, შესაფერისობისადმი. ქართული მწერლობისა და კერძოდ, 

ეფთვიმეს შემოქმედების ზოტენბერგისეულ უცოდინრობაზე რომ არ შევჩერ-

დეთ, საკმარისია თვით დიოლგერის სიტყვები გავიხსენოთ: „ჩვენ გავბედავთ, 

გადაჭრით ვთქვათ, რომ 650 წლიდან 1085 წლამდე, იმ დროში, რომელიც უკი-

დურესი საზღვრებია ჩვენი ავტორის (ბარლაამის ავტორის – ე. ხ.) მოსათავსებ-

ლად, არ შეიძლება ყოფილიყო სხვა ბერძენი თეოლოგი, გარდა იოანე დამასკე-

ლისა, რომლის ვარლაამ და იოასაფის ავტორად მიჩნევა შეიძლებოდეს“ [13, 

გვ. 64]. ამ ეჭვს მოგვიანებით კიდევ უფრო აკონკრეტებს მეორე დიდი გერმანე-

ლი ბიზანტინისტი ჰ. ბეკი: მისი აზრით, ავტორის განათლების დონის საფუძ-

ველზე... ვარლაამ და იოასაფის გადამმუშავებლად მხოლოდ იოანე დამასკე-

ლის საკითხი დგება [11, გვ. 37]. ბუნებრივია, რომ ამ პოლემიკაში ქართველ 

მეცნიერთა მცდელობა, პირველ რიგში, ქართული წყაროების (კერძოდ, გიორ-

გი მთაწმინდელის) უნდობლობის გაქარწყლებისა და ეფთვიმეს მიერ ქართუ-

ლიდან ბერძნულად თარგმნის ჭეშმარიტების მტკიცება იქნებოდა. ამას თან ერ-

თვოდა იმდროინდელ ევროპულ და რუსულ ბიზანტინისტიკაში მოარული საკ-

მაოდ ზერელე აზრები ბალავარიანის ამბის აღმოსავლეთში ცირკულირებაზე 

(ვარაუდები ძველ სირიულ და არაბულ ქრისტიანულ ვერსიებზე). ამიტომაა, 

რომ ბერძნული ბარლაამის შექმნაზე იმ პერიოდის ქართველოლოგიაში არსე-

ბული ყველა მოსაზრება კრიტიკული განხილვის გარეშე ერთნაირი ნდობით მი-

საღები არ უნდა იყოს. 



ელგუჯა ხინთიბიძე 

დიდი სიახლე ეფთვიმე ათონელის  მთარგმნელობითი მოღვაწეობის შესახებ 

 

 54 

ევროპულ ბიზანტინისტიკაში გასული საუკუნის 50-იან წლებში ვარლაამ 

და იოასაფის ავტორობის გააქტიურებულ პრობლემას ქართველ მეცნიერთაგან 

ერთ-ერთი პირველი გამოეხმაურა ეფთვიმეს მთარგმნელობითი მოღვაწეობისა 

და საზოგადოდ მეტაფრასტიკის დიდი მკვლევარი კორნელი კეკელიძე (1956 

წელი). მისი ნარკვევი „ბალავარიანის რომანი ქრისტიანულ მწერლობაში“ მა-

ლევე გამოქვეყნდა, ხოლო შემდგომში შევიდა მისივე ეტიუდების VI ტომში [4, 

გვ. 41-71] და ძირითადი დასკვნები უცვლელად გადავიდა „ქართული ლიტე-

რატურის ისტორიის“  პირველ ტომში [5, გვ. 189-190]:  „უტყუარი ფაქტია, რომ 

ექვთიმე ათონელმა ქართულიდან ბერძნულად თარგმნა ბალავარიანი... მას 

უთარგმნია არა A რედაქცია ქართული რომანის (სიბრძნე ბალავარისი – ე. ხ.), 

არამედ B (წმინდა იოდასაფის ცხოვრება – ე. ხ.)“. „B რედაქცია მომდინარეობს 

არაბული ქრისტიანული რედაქციიდან, რომელიც შედგენილი ჩანს ფალაური-

დან მომდინარე არაქრისტიანული არაბული რედაქციის ნიადაგზე.“ „ბერძნული 

რედაქცია არაა დაწერილი იოანე დამასკელის მიერ, არცთუ ექვთიმე ათონელის 

კალამს ეკუთვნის იგი.“ „ბერძნული რედაქცია არის ე.წ. მეტაფრასული რედაქ-

ცია. ის შედგენილია ექვთიმეს მიერ შესრულებული თარგმანის ნიადაგზე, სხვა 

წყაროების გამოყენებითაც. ამ მეტაფრასტული რედაქციის ავტორი უნდა იყოს 

თვით სვიმეონ მეტაფრასტი, თანამედროვე ექვთიმე ათონელისა.“ 

ბარლაამის მეტაფრასტულ გადამუშავებასთან სვიმეონ მეტაფრასტის მი-

მართების თვალსაზრისი ევროპელ ქართველოლოგთა მიერ თავისებური მოდი-

ფიცირებით გავრცელდა. დ. ლანგი, კ. კეკელიძის ამ დასკვნების საფუძველზე, 

ვარაუდობს, რომ ქართული ბალავარიანის ეფთვიმე ათონელისეული ბერძნული 

თარგმანი, რომელიც შესაძლებელია თვით სვიმეონ მეტაფრასტის საჭიროები-

სათვის ყოფილიყო შესრულებული, მოსალოდნელია შემდგომში სვიმეონ მე-

ტაფრასტის რომელიმე მოწაფის მიერ იყოს გამეტაფრასებული [22, გვ. XXXII]. 

ასე რომ, გერმანელ ბიზანტინისტთა შორის საკამათო ორივე თვალსაზრი-

სი (ეფთვიმეს თარგმნილ ბალავარიანს იყენებდა  სვიმეონ მეტაფრასტი; ეფ-

თვიმეს თარგმანი შემდგომში სხვის მიერაა გამეტაფრასებული) გამოთქმული 

იყო სხვადასხვაგვარად ქართველოლოგთა ჰიპოთეტურ ვარაუდებად. ამგვარი 

ვარაუდები ქართველ მკვლევართა ნაწერებში არცთუ იშვიათად მკაცრი არგუ-

მენტებით ჩამოყალიბებული კი არა, არამედ გარკვეული მიზანდასახულობით 

მოაზრებული თეორიული შესაძლებლობებია. ბიზანტინისტთა კვლევებში კი 

ჩანს მათზე დაყრდნობა, რასაც ასახვა უპოვია კ. ჰეგელის სტატიაშიც. შევეცდე-

ბი ორიოდე შემთხვევის კომენტირებას. 

 



ქართველოლოგი – THE KARTVELOLOGIST 

29, 2021-2022 

 55 

იოვანე ათონელის ანდერძი. ბარლაამის პრობლემატიკასთან მიმართე-

ბით როგორც ქართველოლოგთა, ასევე ბიზანტინოლოგთა შრომებში ხშირად 

მოიხსენიება ეფთვიმეს თარგმანების შესახებ მამამისის იოვანე მთაწმიდელის 

ანდერძი. ამ ანდერძის ქართველ მეცნიერთა ადრინდელი კვლევებით სარწმუ-

ნოდ მიჩნეულ ვერსიაში ბალავარი არ იხსენიება. ამიტომაც, იმის სამტკიცებ-

ლად, რომ ეფთვიმეს ბალავარიანი XI ს-მდე არ უთარგმნია, ზოგიერთი ბიზან-

ტინისტის მიერ ეს ანდერძი იყო მოხმობილი. მიუხედავად იმისა, რომ ეს ან-

დერძი ყველა ხელნაწერის ვარიანტებზე დაყრდნობით გამოცემულია [8], რე-

დაქციათა ურთიერთმიმართების თვალსაზრისით, იგი, ჩემი აზრით, საგანგებო 

კვლევას საჭიროებს. ანდერძი  დართულია იოვანე ოქროპირის მათეს სახარე-

ბის განმარტების ეფთვიმესეულ თარგმანზე. იგი ჩვენამდე მოღწეულია 9 ხელ-

ნაწერით, რომლებიც ერთმანეთს შორის სხვაობას უჩვენებენ რედაქციული 

თვალსაზრისით. ანდერძში ერთი მნიშვნელოვანი მონაკვეთი ბიბლიოგრაფიუ-

ლი ხასიათისაა – იოვანე ჩამოთვლის მისი შვილის თარგმნილ წიგნებს. ერთი 

ხელნაწერის მიხედვით (ქუთაისის ისტორიული მუზეუმის N20), ამ ჩამონათ-

ვალში შეტანილია „თარგმანებაჲ ბალავარისი“. დანარჩენ ხელნაწერებში ეს 

თხზულება არ ჩანს. ამ კონტექსტში იოვანე საუბრობს ეფთვიმეს ღვაწლზე ბერ-

ძნულიდან ქართულად საღვთისმეტყველო წიგნების თარგმნაზე: “მე გლახაკი 

ესე და ნარჩევი ყოველთა მონაზონთაჲ იოვანე მწუხარე ვიყავ ამის საქმი-

სათჳს, რომელ ესრეთ ნაკლულევან იყო ქუეყანაჲ ქართლისაჲ წიგნთაგან და 

დიდი ხარკებაჲ და მოღუაწებაჲ ვაჩუენე და შვილი ჩემი ეფთვიმე განვსწავლე 

სწავლითა ბერძნულითა სრულად და გამოთარგმანებად წარჰვმართე წიგნთა 

ბერძნულისაგან ქართულად“ [9, გვ. 339]. ამ კონტექსტიდან გამომდინარე, ბუ-

ნებრივია იმის ვარაუდი, რომ იოვანე ჩამოთვლის ეფთვიმეს მიერ ბერძნული-

დან ქართულად თარგმნილ წიგნებს, რამაც აზრთა სხვადასხვაობა გამოიწვია 

იმ რედაქციის მიმართ, რომელშიც “თარგმანებაჲ ბალავარისიცაა“ დასახელე-

ბული (ქუთ. N20). დიოლგერი ენდობოდა რა ამ რედაქციას, თავისი ვარაუდის 

სამტკიცებლად იმოწმებდა: ეფთვიმემ ბალავარი ბერძნულიდან თარგმნა ქარ-

თულადო [13, გვ. 37]. ბარლაამ-რომანის სხვა მკვლევრები უპირატესობას ანი-

ჭებენ და სანდოდ მიიჩნევენ ანდერძის იმ რედაქციას, რომელიც დანარჩენ 

ხელნაწერებში იკითხება: კ. კეკელიძე [5, გვ. 188], პ. პეეტერსი [24, გვ. 286] და 

სხვები. ამიტომ იყო მიჩნეული, რომ ეფთვიმეს მიერ ქართულიდან ბერძნულად 

თარგმნაზე მინიშნება ქართულ წყაროებში XI ს-მდე არ იყო დადასტურებული. 

შედარებით თანამედროვე ევროპელი ბიზანტინისტები, რომლებიც იმ თვალ-

საზრისს ემხრობიან, რომ ბარლაამი ეფთვიმეს მიერ X ს-შია თარგმნილი, იოვა-



ელგუჯა ხინთიბიძე 

დიდი სიახლე ეფთვიმე ათონელის  მთარგმნელობითი მოღვაწეობის შესახებ 

 

 56 

ნეს ანდერძში მის მოუხსენიებლობას იმით ხსნიან, რომ ეფთვიმეს ბერძნული-

დან ქართულად თარგმნილი თხზულება ამ ნუსხაში ვერ მოხვდებოდა [17, გვ. 

357]. პირადად მე იმას ვვარაუდობდი, რომ იოვანეს ანდერძის ჩამონათვალი 

არ უნდა გავიაზროთ იმგვარად, რომ იგი ეფთვიმეს მიერ მხოლოდ ბერძნული-

დან ქართლად თარგმნილ წიგნებს შეიცავს. ეს აზრი ანდერძში კატეგორიულად 

არაა გამოკვეთილი. ამდენად, ამ ჩამონათვალში ბალავარის დასახელებას იო-

ვანესეულად მივიჩნევდი [20, გვ. 281]. ამჯერად ამ ვარაუდის არგუმენტირება 

მინდა წარმოვადგინო. 

იოვანეს ანდერძის ის რედაქცია ეფთვიმეს თხზულებათა ნუსხაში მეხუთე 

ადგილას ბალავარიანს (“თარგმანებაჲ ბალავარისი“) რომ მოიხსენიებს, რო-

გორც ზემოთ აღვნიშნეთ, დაცულია მხოლოდ ერთ ხელნაწერში (ქუთ. N20). 

ხელნაწერი, რომელიც ადრე გელათის მონასტრის კუთვნილება ყოფილა, თა-

რიღიანია, გადაწერილია 1048 წელს მანგლისში. გადამწერი – გაბრიელი, დამ-

კვეთი – ერისთავთ-ერისთავი ლიპარიტი [7, გვ. 95]. ამ ანდერძის სხვა რედაქ-

ცია, რომელიც ჩამონათვალში ბალავარს არ მოიხსენიებს, 8 ხელნაწერშია და-

ცული, მათგან რამდენიმე XI საუკუნისაა. ორი კი ეფთვიმეს სიცოცხლეშია გა-

დაწერილი ათონზე. კერძოდ, თარიღიანი Ath. 13 (1008 წ.) და Ath. 10, დათარი-

ღებული 1002 წლით [9, გვ. 97]. დასკვნა, რომელიც ამ ფაქტებიდან გამოიტა-

ნეს, თითქოს ბუნებრივია: იოვანესეულია ის რედაქცია, რომელიც ბალავარი-

ანს არ ახსენებს. იგი მრავალი და უფრო ძველი ხელნაწერებითაა მოღწეული 

და კონტექსტის მიხედვით ამ ჩამონათვალში ქართულიდან ბერძნულად თარ-

გმნილი თხზულება არ უნდა იყოს შეტანილი.  

ჩემს თვალსაზრისს რომ თავდაპირველი, ანუ იოვანესეული ის ჩამონათ-

ვალია, რომელშიც ბალავარიანი მოიხსენიება, შემდეგ გარემოებებზე დაყ-

რდნობით ვაყალიბებ:  

1. ანდერძში კატეგორიულად არ იკითხება, რომ იოვანე ჩამოთვლის ეფთვი-

მეს მიერ მხოლოდ ბერძნულიდან ქართულად თარგმნილ წიგნებს. როგორც ზე-

მოთ დავიმოწმე, იოვანე წერს: „შვილი ჩემი ეფთვიმე განვსწავლე სწავლითა 

ბერძნულითა სრულად და გამოთარგმანებად წარჰვმართე წიგნთა ბერძნული-

საგან ქართულად“,  და იქვე აგრძელებს: „და აღიწერნეს ჩუენ მიერ სახელითა 

მამისაჲთა და ძისაჲთა და სულისა წმიდისაჲთა ძლიერებითა ცხოველისმყოფე-

ლისა პატრონისა ჯუარისაჲთა მეოხებითა წმიდისა ღმრთისმშობელისაჲთა და 

ყოველთა წმინდათაჲთა წიგნნი რაოდენიცა უძლეთ წერად“ [12, გვ. 340]. ამას 

მოსდევს ჩამონათვალი, რომელშიც, ქუთ. N20 ხელნაწერის მიხედვით, მეხუთე 

ადგილას იკითხება „თარგმანებაჲ ბალავარისი“. მართალია, კონტექსტი თით-



ქართველოლოგი – THE KARTVELOLOGIST 

29, 2021-2022 

 57 

ქოს იმას მიანიშნებს, რომ  ჩამონათვალში მხოლოდ ბერძნულიდან ქართუ-

ლად თარგმნილი წიგნები უნდა იყოს, მაგრამ იოანეს სიტყვები „აღიწერნეს 

ჩვენ მიერ“ სავარაუდოა იმას მიუთითებდეს, რომ მათ მიერ (ეფთვიმესა და 

იოანეს მიერ) დაიწერა შემდეგი წიგნები. „აღიწერნეს ჩვენ მიერ“ ნიშნავს: 

დაიწერა ჩვენ მიერ. ამავე მნიშვნელობითაა სიტყვა „აღწერა“ იმავე ანდერძის 

სხვა მონაკვეთში: „აწ გევედრებით ყოველთა, რომელთა მიიწიოს ესე წიგნი, 

რომელთაცა აღსწეროთ და რომელნიცა იკითხვიდეთ და რომელნიცა ისმენ-

დეთ ჴსენებულმცა ვართ ლოცვათა შინა თქუჱნთა გლახაკი ესე იოვანე შვილი-

სა ჩემისა ეფთვიმეს თანა, რათა ლოცვისა თქუჱნითა შეგვიწყალნეს უფალმან“ 

[7, გვ. 97]. 

2. ამ ანდერძს იოვანე ღრმად ხანდაზმული და უძლური წერს, რის შესახებ 

თავადაც არაერთგზის მიუთითებს. ტექსტიც არ არის მწყობრი, საღვთისმეტყ-

ველო და ცხოვრებისეული პასაჟები ერთმანეთზე გადაბმულია არაორგანიზე-

ბულად, იმდენად, რომ მკვლევართა ერთი ნაწილი ტექსტს ეფთვიმესა და იოვა-

ნეს ანდერძების არათანმიმდევრულ გადაბმად მიიჩნევს. მიუხედავად ამისა, 

ანდერძის სწორედ ის მონაკვეთი, რომელიც ამჯერად ჩვენი ინტერესის საგანია, 

იმაზე მეტყველებს, რომ იოვანე საკუთარ ღვაწლზე, ანუ საკუთარ დამსახურე-

ბაზე (ქვეყნის მიმართ მის მიერ გაწეულ სამსახურზე) მოგვითხრობს და ამაზე 

თავადაც მიუთითებს: „ნაკლულევან იყო ქუეყანაჲ ქართლისაჲ წიგნთაგან და 

დიდი ხარკებაჲ და მოღუაწებაჲ ვაჩუენე“ და ჩამოთვლის თავის დამსახურე-

ბებს ამ მიმართულებით: „შვილი ჩემი ეფთიმე განვსწავლე სწავლითა ბერძნუ-

ლითა სრულად“, წარვმართე იგი „გამოთარგმანებად... წიგნთა ბერძნულისაგან 

ქართულად“, ჩვენ მიერ დაიწერა წიგნები, რამდენიცა შევძელით („აღიწერნეს 

ჩუენ მიერ... წიგნნი, რაოდენიცა უძლეთ წერად“ (Ath. 10; 7, გვ. 96). ასე რომ, 

ანდერძის თანახმად, სხვადასხვა ფაქტებია: იოვანეს მიერ თავისი შვილის 

დასაქმება ბერძნულიდან ქართულად წიგნების თარგმნაზე  და  მეორე მხრივ, 

ეფთვიმესა და იოვანეს მიერ წიგნების დაწერა. 

3. გავრცელებული თვალსაზრისი, რომელიც ანდერძის ქუთაისის N20 

ხელნაწერში არსებულ ვერსიას გვიანდელად თვლის, ემყარება ვარაუდს, რომ 

ანდერძის რომელიღაც გადამწერს სცოდნია, რომ ეფთვიმემ ბალავარიც თარ-

გმნა და ამიტომაც იგი ნუსხაში ჩაუმატებია. მე ვფიქრობ, რომ ეს ვარაუდი ძალ-

ზე საეჭვოა. ჯერ ერთი,  ძნელი სარწმუნოა, რომ რომელიღაც გადამწერს 

სცოდნოდა ეფთვიმეს მიერ ბერძნულად დაწერილი ბარლაამის შესახებ. არ 

დაჰკვირვებოდა იმას, რომ მისი ადგილი არაა იოვანეს ჩამოთვლილ წიგნთა 

შორის და  შიგ ჩაერთო.  ეს მაშინ, როცა ამ ჩამონათვალს არ დაუმატა ეფთვი-



ელგუჯა ხინთიბიძე 

დიდი სიახლე ეფთვიმე ათონელის  მთარგმნელობითი მოღვაწეობის შესახებ 

 

 58 

მეს თარგმნილი და მისთვის ბევრად უფრო ცნობილი ქართული წიგნები, რომ-

ლებიც ანდერძის სხვა ნუსხებში ჩანს. „თარგმანებაჲ ბალავარისი“ ამ ნუსხაში 

დანამატი რომ იყოს, მისი ადგილი ბოლოში იქნებოდა და არა მეხუთე ადგი-

ლას. იმასაც უნდა მიექცეს ყურადღება, რომ ანდერძის ამ ნუსხაში დასახელე-

ბული „თარგმანებაჲ ბალავარისი“ ბალავარიანის თარგმნას კი არ ნიშნავს, 

არამედ „თარგმანებაჲ ბალავარისის“ დაწერას. იგი იმავე ტიპის სათაურია, 

როგორიც იქვე დასახელებული „თარგმანებაჲ იოვანეს თავისაჲ წმიდისა სა-

ხარებისაჲ“. იოვანე ამბობს, რომ ეფთვიმესა და მის მიერ  დაიწერა „კომენტი-

რება“ ბალავარიანისა. ისიც შეიძლება ვიფიქროთ, რომ იოვანე ბუნდოვნად მი-

ანიშნებს იმდროისათვის ახლებურ ლიტერატურულ სტილზე, ანუ ბალავარია-
ნის გადამუშავებაზე (მეტაფრასირებაზე) [20, გვ. 277-78]. მეორეც, ანდერძის 

სხვა ვარიანტში, რომელიც უფრო ადრინდელ და თანაც ათონურ ხელნაწერებ-

შიცაა დაცული (კერძოდ, Ath. 10, Ath. 136), პირველ ვარიანტზე დამატებით ეფ-

თვიმეს თარგმნილი 6 თხზულებაა დასახელებული. მათში ეფთვიმეს თარგმნი-

ლი თხზულებების ნუსხა შევსებულია, ბალავარიანი კი ამოღებულია. სწორედ 

იმიტომ, რომ იგი ბერძნულიდან ქართულად თარგმნილ თხზულებათა შორის 

შეცდომით დასახელებულად ჩაითვალა. ამიტომ ვფიქრობ, რომ იოვანეს ან-

დერძის  ზემოთ დასახელებულ ათონურ ხელნაწერებში დაცული ვარიანტებია 

შემდგომი გადამუშავება, ხოლო ქუთაისის ხელნაწერში დაცული ვარიანტი – 

თავდაპირველი. 

ამ ანდერძის ამგვარი გადამუშავება, სავარაუდოდ, ათონის ქართველთა 

საღვთისმეტყველო წრეში შეიძლებოდა მომხდარიყო და შეიძლება თვით ეფ-

თვიმეს მეთვალყურეობით. მხოლოდ იქ შეიძლებოდა იმთავითვე გააზრებული-

ყო, რომ იოვანეს ჩამონათვალში ეფთვიმეს მიერ ქართული ბალავარიანის  გა-

დამუშავებით შექმნილი თხზულების ადგილი არ იყო, რამდენადაც იოვანეს ან-

დერძით ის  აზრი იქმნებოდა (ისე ჩანდა), რომ ეს თხზულება ეფთვიმემ თარ-

გმნა ბერძნულიდან ქართულად. ამიტომაც ამ ნუსხიდან „თარგმანებაჲ ბალავა-

რისის“ ამოღებასთან ერთად, ჩამონათვალი შეივსო ეფთვიმეს თარგმნილი 

სხვა თხზულებებით, რომლებიც ეფთვიმემ თარგმნა ამ ანდერძის დაწერის შემ-

დეგ,  ან იოვანეს გამორჩა (არ დაუსახელებია). ასეთი გადამუშავებითაა ეს ან-

დერძი Ath. 10 ხელნაწერში, რომელსაც მკვლევრები 1002 წლით ათარიღებენ. 

ამ დროს ივირონის საღვთისმეტყველო-ლიტერატურულ წრეში ეფთვიმე უკვე 

უმთავრესი ავტორიტეტია. იგი რომ დაინტერესებული იყო მის მიერ თარგმნი-

ლი იოვანე ოქროპირის მათეს სახარებაში ჩართული ანდერძის გადამუშავე-

ბით, აშკარად ჩანს. შემონახულია ამ თხზულების ათონზე ეფთვიმეს სიცოცხ-



ქართველოლოგი – THE KARTVELOLOGIST 

29, 2021-2022 

 59 

ლეში და მისივე დავალებით 1008 წელს გადაწერილი ხელნაწერი – Ath. 13. ამ 

ხელნაწერში შეტანილი ანდერძიდან „ამოღებულია II ნაწილი, ანუ ის მონაკვე-

თი, სადაც იოვანე სწორედ ექვთიმეს ღვაწლზე გვესაუბრება და დასახელებუ-

ლია ექვთიმეს მიერ თარგმნილი წიგნები“ [9, გვ. 97]. იოვანეს ანდერძის ბალა-

ვარიანზე მიმათითებული ვარიანტი, რომ სხვა ვარიანტებზე ადრინდელია, ამას 

ისიც მიანიშნებს, რომ ამ ხელნაწერშია დაცული თარიღი, 1002 წელი, რაც მია-

ნიშნებს ან  ეფთვიმეს მიერ იმ თხზულების თარგმნის დასრულებაზე, რომელ-

საც ეს ანდერძი ერთვის, ან იმ ხელნაწერის დაწერის დროზე, რომლისგანაც 

მომდინარეობს ქუთაისის მუზეუმში დაცული (ადრე გელათის მონასტრის ყო-

ფილი) ხელნაწერი. Ath. 10-ში, რომელიც ამ თხზულების შემცველი ჩვენამდე 

მოღწეულ ყველაზე ადრინდელ ხელნაწერად  ითვლება, ეს მინაწერი აღარ 

იკითხება. მაშასადამე, შეიძლება დავასკვნათ, რომ ძველ ქართულ წყაროებში 

XI საუკუნის დასაწყისისათვის მითითებულია, რომ ეფთვიმე ათონელი უკვე მუ-

შაობდა ბარლაამ-რომანის შექმნაზე [20, გვ. 221]. 

 

ბარლაამ-რომანის დათარიღებისათვის. იოვანეს ანდერძის განხილვის 

შედეგად მიღებული დასკვნები ეფთვიმეს მიერ ბერძნული ბარლაამის შექმნის 

დათარიღებისათვის  საკმარისი  არ არის. არც იმ ვარაუდს  შეიძლება  დავუჭი-

როთ მხარი, რომ ეფთვიმეს ბალავარიანი 980-იანი წლების დასაწყისისთვის 

უკვე თარგმნილი ჰქონდა და სვიმეონ ლოღოთეტს იგი თავის მენოლოგიონში 

აქვს გამოყენებული, როგორც ამას რ. ფოლკი მიიჩნევდა. საკითხი არც ისე 

მარტივად უნდა გადავწყვიტოთ, რომ ეფთვიმე როგორღაც წააწყდა მეტაფრას-

ტულ ტექსტებს და მათი მოშველიებით ბალავარის თარგმნა გადაწყვიტა [17, 

გვ. 6]. ჩემი თვალსაზრისი ბერძნული ბარლაამის შექმნაზე ევროპული სამეცნი-

ერო წრეებისათვის ცნობილი იყო წინა საუკუნის დასასრულს. იგი თეზისების 

სახით ბიზანტინისტთა XIX საერთაშორისო კონგრესის მასალებში დაიბეჭდა 

კოპენჰაგენში 1996 წელს [19]; ხოლო სტატიის სახით – რომში, ჟურნალში 

Orientalia Cristiana Periodical, 1997 წელს [18]. 2000 წელს კი მოხსენების სა-

ხით წარედგინა სანკტ-პეტერბურგში საერთაშორისო კონფერენციას და გამოქ-

ვეყნდა კონფერენციის მასალებში [32]. ამ თვალსაზრისის პრეზენტაცია განმე-

ორდა აგრეთვე  ბიზანტინისტთა 22-ე საერთაშორისო კონგრესზე  2011 წელს 

სოფიაში [21]. 

ბერძნული ვარლაამ და იოასაფის ისტორიის შექმნა არ შეიძლება მიჩნე-

ულ იქნას შემთხვევით გარემოებად, მთარგმნელისა თუ ავტორის მხოლოდ პი-

რადი ინტერესის შემოქმედებით აქტად. ჩანს, რომ თხზულების პოპულარიზა-



ელგუჯა ხინთიბიძე 

დიდი სიახლე ეფთვიმე ათონელის  მთარგმნელობითი მოღვაწეობის შესახებ 

 

 60 

ციის იდეას იმთავითვე ძალიან დიდი მხარდაჭერა აქვს. X საუკუნის ბოლო ათ-

წლეულების დროს შექმნილი თხზულება თვით XI საუკუნის დასაწყისიდანვე 

და შემდგომ ამავე საუკუნიდან ათობით ხელნაწერითაა მოღწეული. ამავე საუ-

კუნეში იგი ორგზისაა თარგმნილი ლათინურად, სავარაუდოდ, რუსულად და 

არაბულადაც. ეს მაშინ, როცა ამ დროისათვის ვარლაამი და იოასაფი არ არიან 

ბერძნული ეკლესიის წმინდანები, მათი კანონიზაცია ბიზანტიური ეკლესიის კა-

ლენდარში მთელი საუკუნის შემდეგ ჩანს. ვფიქრობ, თხზულების შექმნის პერი-

ოდისთვის ბიზანტიის სოციალურ-პოლიტიკურსა და სასულიერო ცხოვრებაში 

უნდა ყოფილიყო საჭიროება და  მიზეზი იმისა, რომ გაჩენილიყო ამგვარი აგი-

ოგრაფიული თხზულება. ჩემი აზრით, ამ მიზეზსა და საჭიროებაზე თვით ბარ-
ლაამ-რომანის თემატური და იდეური ჩარჩო და მონახაზი მიანიშნებს. ეს კი 

არა მხოლოდ ორი მორწმუნის ღვაწლისა და სულიერი  ამაღლების  წარმოჩე-

ნაა, არამედ მასთან  ერთად  და  მასზე უპირატეს  წარმართული ქვეყნის ქრის-

ტიანობაზე მოქცევის პროპაგანდა: წარმართობის განქიქება, ქრისტიანობის 

აპოლოგია და გაქრისტიანებული ქვეყნის ბედნიერებისკენ სვლის დემონსტრი-

რება [18, გვ. 499].  

ამ იდეოლოგიის პროპაგანდა ბიზანტიის სახელმწიფოსა და ეკლესიისათ-

ვის მთელი მეათე საუკუნის დღის წესრიგში იყო, ხოლო სასიცოცხლო ინტერე-

სად იქცა ამავე საუკუნის უკანასკნელი ორი ათეული წლის განმავლობაში. ეს 

იყო წარმართული რუსეთისა და მთელი სლავების – ბულგარელების, სერბების 

– გაქრისტიანების საკითხი. IX საუკუნის მეორე ნახევრიდან ბიზანტიის იმპერი-

ის საგარეო პოლიტიკის ერთი უმთავრესი მიმართულება ჩრდილოეთით მცხოვ-

რებ წარმართ ხალხთა ქრისტიანობაზე მოქცევა იყო [18, გვ. 500-501]. ამაზე 

ნათლად მეტყველებს საისტორიო წყაროები ბიზანტიის იმპერატორებზე: ნიკი-

ფორე I (802-811), ბასილი I (867-886), კონსტანტინე პორფიროგენეტი (913-

959), რომანოს I (920-944), ნიკიფორე II (963-969), იოანე ციმისხი (969-976), 

ბასილი II (976-1025) [27, გვ. 322-325]. ამ ჩამონათვალთაგან უკანასკნელმა 

მრისხანე იმპერატორმა ბასილიმ ცეცხლითა და მახვილით დაასრულა ბულ-

გართა გაქრისტიანება და იმპერიისათვის შემოერთება. ამის უწინარეს კი, იმ-

დროინდელი სამეფო კარისა და საპატრიარქოს დიპლომატიამ რუსეთის მთავ-

რის ვლადიმირის გაქრისტიანებით რუსეთი ბიზანტიის ხანგრძლივ მეგობრად 

აქცია. 986 წელს იმპერიის დიდი მხედართმთავარი ბარდა ფოკა სამეფო კარის 

წინააღმდეგ აჯანყდა და სამხრეთის პროვინციებიდან დიდი ლაშქარი დაძრა 

დედაქალაქის წინააღმდეგ. იმპერატორმა დახმარება კიევის ახალგაზრდა მთა-

ვარს ვლადიმირს სთხოვა. დიპლომატიის გეგმა ასეთი იყო: ვლადიმირს 6000-



ქართველოლოგი – THE KARTVELOLOGIST 

29, 2021-2022 

 61 

იანი არმია უნდა გაეგზავნა ბასილი იმპერატორის დასახმარებლად და შემდეგ, 

თუ ვლადიმირი მიიღებდა ქრისტიანობას და მონათლავდა თავის ხალხს,  მას 

ცოლად შერთავდნენ იმპერატორის ახალგაზრდა დას, ანას. მოლაპარაკება 

გარკვეული წინააღმდეგობებისა და გართულებების შემდეგ შესრულდა. პრინ-

ცესა ანა დედოფლად გაგზავნეს რუსეთში, მღვდელმსახურთა დიდი შემადგენ-

ლობით სამეფო კარისა და ხალხის მოსანათლად. ეს იყო  988 ან 989 წელს. 

ესა ის დროა, როცა ბიზანტიის სამეფო კარსა და კონსტანტინოპოლის საპატ-

რიარქოს ქრისტიანობის პროპაგანდისთვის სჭირდებოდა წარმართობის განქი-

ქება, ახალი რელიგიის აპოლოგია, რწმენის უმთავრესი პოსტულატების მარტი-

ვი და მიმზიდველი ინტერპრეტირება, ახალგაზრდა მეფის მიერ ქვეყნის გაქ-

რისტიანებით ბედნიერების დამკვიდრების მიმზიდველი ამბის თხრობა. ამ მი-

სიას ემსახურება ეფთვიმე ათონელის მიერ ბერძნულ ენაზე შექმნილი ბრწყინ-

ვალე სასულიერო რომანი – სულისმარგებელი ისტორია ბარლაამისა და იოა-

საფისა. 
ბიზანტიის სამეფო კარის დასაყრდენი უმთავრესი იდეოლოგიური ცენ-

ტრი იყო ათონის სამონასტრო კორპორაცია და მისი სულიერი მოძღვარი, სა-

მეფო კართან ძალზე დაახლოებული, ათანასე დიდი. ამ უკანასკნელის მთავა-

რი ინტელექტუალური საყრდენი კი ივირონის ქართველ ღვთისმეტყველთა გა-

ნათლებული ჯგუფი (ათანასეს ანდერძით, მის შემდეგ ათონის მთის მთელი სა-

ბერმონაზვნო კორპორაციის სულიერი მოძღვარი, ეპიტროფი, ქართველთა 

საძმოს წინამძღვარი იოვანე, ხოლო მისი გარდაცვალების შემდეგ მისი შვილი 

ეფთვიმე უნდა ყოფილიყო). ივირონის ქართველებიც უშუალოდ იყვნენ დაკავ-

შირებულნი სამეფო კარის ინტერესებთან (976 წელს აჯანყებული ბიზანტიელი 

მხედართმთავრის დასამარცხებლად სამეფო კარმა ქართველთა სამეფოსაგან 

დახმარების მისაღებად მოციქულად ათონელი ქართველი ბერი იოვანე-თორ-

ნიკყოფილი გაგზავნა). ამიტომ არაა მოულოდნელი ივირონის ქართველ ინტე-

ლექტუალთა დაინტერესება იმ პრობლემატიკით, რაც ბიზანტიის სამეფო კარი-

სა და ეკლესიისათვის ძალზე აქტუალური იყო. 

ბერძნული ბარლაამ-რომანის შექმნისა და გავრცელების ქრონოლოგია 

რომ რუსეთის გაქრისტიანების ეპოქას უკავშირდება, ამაზე თითქოს ჩვენამდე 

მოღწეული მატერიალური ფაქტებიც მიანიშნებს. ესაა თხზულების ბერძნული 

ხელნაწერები, რომელთაგან რამდენიმე მათგანს X საუკუნის დასასრულის თუ 

არა, XI საუკუნის უშუალოდ დასაწყისი წლებით ათარიღებენ. ეს კი თხზულების 

შექმნას, სავარაუდოდ, X საუკუნის უკანასკნელი ორი ათწლეულის მიჯნაზე მი-

ანიშნებს. ზემოთ განხილული იოვანე ათონელის ანდერძით, ეფთვიმეს მიერ 



ელგუჯა ხინთიბიძე 

დიდი სიახლე ეფთვიმე ათონელის  მთარგმნელობითი მოღვაწეობის შესახებ 

 

 62 

„თარგმანებაჲ ბალავარისის“ დაწერის თარიღადაც ეს პერიოდი შეიძლება ვი-

ვარაუდოთ (იოვანეს ანდერძში ეფთვიმეს თარგმანების ნუსხაში ერთგვარი 

ქრონოლოგიური თანმიმდევრობა ჩანს. დღემდე მოღწეული ხელნაწერებით 

დასტურდება, რომ აქ დასახელებული პირველი სამი თხზულება – იოანეს სახა-

რების თარგმანება, ბასილი დიდის სწავლანი, კლემაქსი – 980-იანი წლების და-

საწყისში უკვე თარგმნილი იყო [5, გვ. 198-204]. ძალზე მნიშვნელოვანია ის გა-

რემოება, რომ ვარლაამ და იოასაფის ისტორიის ძალიან ძველი და მნიშვნე-

ლოვანი კვალი ჩანს რუსულ მწერლობაში. ძველი რუსული თარგმანი ამ თხზუ-

ლების  ნაწყვეტებისა და იგავებისა  შეტანილია უძველეს რუსულ ქრისტოლო-

გიურ კრებულში – პროლოგი [31, გვ. 70-89]. მიჩნეულია, რომ რუსული თარ-

გმანი ბარლაამისა შესრულებულია უშუალოდ ბერძნული ენიდან კიევის რუ-

სეთში არაუგვიანეს XII საუკუნის პირველი ნახევრისა. ათონური წარმოშობი-

საა თხზულების სერბული და ბულგარული თარგმანები, შესრულებული XIII-

XIV საუკუნეებში [31, გვ. 107]. ვარლაამ და იოასაფის ისტორიის ჩვენამდე 

მოღწეული რუსული ხელნაწერები, სრული ან ფრაგმენტული სახით, 1000 ეგ-

ზემპლარამდე აღწევს [30, გვ. 246]. საინტერესოა, რომ თხზულების უძველესი 

თარიღიანი ბერძნული ხელნაწერი გადაწერილი ეფთვიმეს სიცოცხლეში, 1021 

წელს, კიევის წიგნთსაცავში ინახება. 

ეს თვალსაზრისი, ანუ თვალსაზრისი, რომ ბერძნული ბარლაამ-რომანის 

შექმნა უნდა დათარიღდეს დაახლოებით X საუკუნის უკანასკნელი ორი ათ-

წლეულით და ინსპირირებული უნდა იყოს ბიზანტიის სამეფო კარისა და ეკლე-

სიის მიერ ჩრდილოელი წარმართი მეზობლების, რუსეთისა და, საზოგადოდ, 

სლავების, გაქრისტიანების იდეით, XXI საუკუნის პირველი ათწლეულის და-

სასრულიდან ბიზანტინისტთა ნარკვევებში უკვე დასტურდება. 2013 წელს პორ-

ტუგალიაში ვარლაამ და იოასაფის თხზულებაზე გამოქვეყნდა A. Ribas-ის დი-

სერტაცია, რომლის ერთი უმთავრესი თეზა ის არის, რომ ბერძნულად ამ თხზუ-

ლების შექმნა ბიზანტიის იმპერიის მიერ სლავების გაქრისტიანებას უნდა უკავ-

შირდებოდეს.  

2011 წელს, ბიზანტინისტთა 22-ე კონგრესზე ჩემი ზემოთ დამოწმებული 

მოხსენების თეზისების გაგზავნის უმალ მე მივიღე წერილი ბარლაამის ცნობი-

ლი მკვლევრის ი. გროსმანისა, რომელსაც თან ახლდა 2009 წელს გამოქვეყნე-

ბული მისი გამოკვლევა (ჩემ მიერ ზემოთ მითითებული) ბარლაამისა და მენო-

ლოგიონის ტექსტთა ურთიერთმიმართებაზე. მინდა ამ მოკლე წერილის თარ-

გმანი სრული სახით მოვიყვანო (წერილი ინგლისურ ენაზეა): 



ქართველოლოგი – THE KARTVELOLOGIST 

29, 2021-2022 

 63 

„ძვირფასო პროფ. ხინთიბიძე, დღეს შევიტყე, რომ თქვენ სოფიაში ისაუბ-

რებთ ბარლაამ და იოასაფის ისტორიის თაობაზე. თუ წინააღმდეგი არ ხართ, 

მინდა გამოგიგზავნოთ ჩემი სტატია ბარლაამის ისტორიაზე, რომელიც გასულ 

წელს ვენაში გამოქვეყნდა. ვიმედოვნებ, რომ თქვენთვის სასარგებლო იქნება. 

სამწუხაროდ, მე თქვენს სტატიას, გამოქვეყნებულს OCP-ში (Orientalia Chris-

tiana Periodica – ე. ხ.), წავაწყდი, როცა ჩემი სტატია უკვე მზად იყო გამოსაქ-

ვეყნებლად. ამიტომაც, მისი ციტირება აღარ შემეძლო. მიუხედავად ამისა, მე 

კმაყოფილი ვარ, რომ თქვენ ეთანხმებით ბარლაამის შექმნის ჩემეულ დათარი-

ღებას X საუკუნის დამლევით, თუმცა მე განსხვავებული მიდგომა მაქვს. ჩემს 

სტატიაში მე ვცდილობ ვაჩვენო, რომ ბარლაამშია შეტანილი ციტატები მეტაფ-

რასტის მენოლოგიონიდან და არა პირიქით, როგორც ამას ფოლკი მიიჩნევდა. 

რაც ჩემს სტატიაში არ ჩანს ნათლად და მინდა, რომ სხვაში გამოვაქვეყნო, 

არის შემდეგი: მე მჯერა, რომ ეფთვიმე ათონელმა თარგმნა ბალავარიანი და 

ეს თარგმანი გამოიყენა სხვა მწერალმა, რომელმაც შექმნა ბარლაამი. რადგა-
ნაც მე არ ვიცი ქართული ენა და არ მგონია, რომ მას ოდესმე ვისწავლი, ვფიქ-

რობ, რომ შესწავლა ქართული ბალავარიანისა და ბერძნული ბარლაამის პა-

რალელური პასაჟებისა, ამ უკანასკნელის კომპოზიციის ახალ ასპექტებს გამო-

ავლენს. პატივისცემით, იოანის გროსმანი (Ioannis Grossmann) (პარასკევი, 13 

მაისი, 2011)“. 

ი. გროსმანი თავის გამოკვლევაში სრული დამაჯერებლობით ასაბუთებს, 

რომ რ. ფოლკის თვალსაზრისი ბარლაამისა და მენოლოგიონის მიმართებაზე 

არაა სარწმუნო. სტატიაში გროსმანს მოჰყავს ამონაწერები ფოლკის გამოკ-

ვლევიდან, კერძოდ, მსგავსებები წმ. მაკრინეს ცხოვრების, წმ. ეკატერინეს წა-

მებისა და წმ. პოლიევკტოსის წამების წინარემეტაფრასტული ტექსტებისა. ამა-

ვე თხზულებების მენოლოგიონისეულ მეტაფრასტულ და ბარლაამის შესაბამის 

ნაწყვეტების შედარებიდან ნათლად ჩანს, რომ ფოლკის დასკვნების საპირისპი-

როდ, ბარლაამი მომდინარეობს მენოლოგიონიდან. ეს უკანასკნელი კი – წინა-

რე მეტაფრასტული ტექსტებიდან. გროსმანის აზრი კი, რომ ეფთვიმესეული 

თარგმანი ბალავარიანის შემდგომში უცნობი ავტორის მიერ გადამუშავდებოდა 

ბარლაამად, განმეორებაა ადრე გამოთქმული ვარაუდისა, რომელიც არავითარ 

არგუმენტს არ ემყარება და დღეისთვის ცნობილი ფაქტების დონეზე, ასევე სა-

ვარაუდოდ, არასწორია. არც ქართულ და არც ბერძნულ წყაროებში არ ჩანს 

რაიმე მინიშნება ეფთვიმეს თარგმნილი ბალავარიანის გადამუშავებაზე. მეორე 

მხრივ კი არაა სავარაუდო, რომ ეფთვიმე, რომელიც ამ პერიოდში ათონის მთე-

ლი სამონასტრო კორპორაციის სულიერი მოძღვარი იყო და სიცოცხლის უკა-



ელგუჯა ხინთიბიძე 

დიდი სიახლე ეფთვიმე ათონელის  მთარგმნელობითი მოღვაწეობის შესახებ 

 

 64 

ნასკნელ ათწლეულში უპირატესად ლიტერატურული საქმიანობით დაკავებუ-

ლი, თავის შექმნილ ბალავარ-რომანს სხვის გადასამუშავებლად განაწესებდა. 

 
ბარლაამის ლემის იოანეს შესახებ. ბერძნული ბარლაამის პრობლემა-

ტური საკითხების მსუბუქი ვარაუდებით გადაწყვეტა დამახასიათებელი იყო 

უპირატესად წინა საუკუნის პირველი ნახევრის გამოკვლევებისათვის. ერთი 

მათგანი იყო ბარლაამის ხელნაწერის ე.წ. ლემაში მოხსენებული ამბის წმინდა 

ქალაქში მომტანი საბაწმინდელი ბერის იოანეს (διὰ Ἰωάννου μοναχοῦ), ვინაო-

ბის ამოცნობით თხზულების ავტორობის საკითხის გარკვევა. როგორც ცნობი-

ლია, ბარლაამ-რომანის ძველი ბერძნული ხელნაწერები იწყება ვრცელი სათა-

ურით ანუ ე.წ. ლემით. ამ ლემის ვარიანტთაგან ერთი მათგანი, რომელიც, ჩემი 

აზრით, ზოტენბერგისა და დიოლგერის თვალსაზრისის თანახმად, თავდაპირ-

ველი უნდა იყოს, ამგვარად იკითხება: „სულის მარგებელი მოთხრობა ეთიო-

პელთა, ეგრეთ წოდებულ ინდოთა, უშინაგანესი ქვეყნიდან, წმინდა ქალაქში 

მოტანილი პატივდებული და რჩეული კაცის იოანეს მიერ, [რომელი იყო] წმინ-

და საბას მონასტრის ბერი“ [შეადარე – 8, გვ. 224]. სწორედ ამ იოანე საბაწმინ-

დელი ბერის ვინაობას აზუსტებენ ძველ ხელნაწერთა გადამწერები იოანე სინე-

ლად, იოანე ტაბენისიელად, ან უპირატესად იოანე დამასკელად. ამავე ლემი-

სეული იოანეს საფუძველზე ვარაუდობდნენ მეცნიერ-მკვლევრები ბარლაამის 

ავტორად VI საუკუნის ანონიმ საბაწმინდელ იოანეს (ჰ. ზოტენბერგი), ან მეცხ-

რე საუკუნის ეთიოპიელ მოგზაურ იოანეს (ა. კაჟდანი). ამგვარი ვარაუდებით 

ამოცნობა ბარლაამის ავტორის ვინაობისა, რა თქმა უნდა, არამეცნიერულია 

და საკითხის კვლევის პირვანდელი, უკვე განვლილი, ეტაპია. შემდგომი პერიო-

დის მეცნიერული კვლევები დაეფუძნა ბიზანტიურ წყაროებში ბარლაამ-რომან-
ზე მიმანიშნებელი პირველი ფაქტების გამოვლენას (პ. პეეტერსი), ავტორის მი-

ერ აღმოსავლური ნარატივის თეოლოგიური პასაჟებით გავრცობის წყაროების 

ძიებას (ფ. დიოლგერი, რ. ფოლკი), ბარლაამის სიუჟეტის ჩვენამდე მოღწეულ 

აღმოსავლურ (არაბულ, ქართულ) თხზულებებთან მიმართების კვლევას (დ. ჟი-

მარე, ე. ხინთიბიძე). თავისთავად, თხზულების ლემაში მოხსენიებული ამბის 

(თუ წიგნის) წმინდა ქალაქში მომტანი იოანეს ვინაობა, რა თქმა უნდა, საინტე-

რესოა. (სხვა საქმეა, რომ არამეცნიერულია ამგვარი ვარაუდებით თხზულების 

ავტორის დადგენა). საქმე ისაა, რომ ამბის მთხრობელზე ან მიმტანზე მითითე-

ბა დამახასიათებელია შუასაუკუნეების მწერლობის აპოფთეგმური ჟანრისათ-

ვის, რაც, ყველა შემთხვევაში, რეალურ ფაქტზე მითითება არ უნდა იყოს. მაგა-

ლითად, ამგვარად იწყება ქართული ბალავარიანის ყველაზე პოპულარული 



ქართველოლოგი – THE KARTVELOLOGIST 

29, 2021-2022 

 65 

ვერსია – სიბრძნე ბალაჰვარისი: „გჳთხრობდა ჩუენ მამაჲ ისაკ, ძე სოფრონ 

პალესტინელისაჲ“ [1, გვ. 4]. ეს საფუძველი შეიძლება მოეძებნოს პ. პეეტერსის 

ვარაუდს იმის თაობაზე, რომ ამ ლემის იოანე გამოგონილი და არარეალური 

პიროვნებაა. ამ ვარაუდს რ. ფოლკიც იზიარებს [28, გვ. 85]. ქ. ჰეგელს ეს ვარა-

უდი საკითხის გადაწყვეტად მიაჩნია [17, გვ. 354]. გასული საუკუნის უკანას-

კნელი ათწლეულებისათვის ბარლაამ-რომანის ავტორად ეფთვიმე ათონელის 

მიჩნევის თვალსაზრისი აქტუალური გახდა. ამდენად, ბუნებრივია, რომ ინდუ-

რი ნარატივის წმინდა ქალაქში მომტანი ბერი იოანეს ვინაობის ძიება ივირო-

ნის დოკუმენტებში უნდა დაწყებულიყო. ამიტომაც ვასახელებდი მე ივირონის 

კულტურულ-ლიტერატურულ საქმიანობაში აქტიური სამი იოვანეს სახელს: 

იოვანე ათონელი, იოვანე-თორნიკე, იოვანე გოლგოთელი [10, გვ. 7] და განსა-

კუთრებულ ყურადღებას იოვანე-თორნიკეს ვუთმობდი [20, გვ. 219-220]. ჩემი 

ვარაუდი, როგორც სპეციფიკური თვალსაზრისი ამ საკითხზე, ევროპულ ბიზან-

ტინისტიკაში დამოწმებულია [28, გვ. 85]. მე მორიდებულად მივანიშნებდი ამ ვა-

რაუდზე, რამდენადაც, ვასაბუთებდი ეფთვიმეს ავტორობას, ვარაუდებზე დამყა-

რებული აზრის არგუმენტად მოხმობა არამეცნიერულად მიმაჩნდა. დღეს, როცა 

ეფთვიმეს მიერ ბალავარიანის ბერძნულად თარგმნის ფაქტი ეჭვს თითქმის 

აღარ იწვევს, ჩემი ვარაუდის უფრო მკაფიო და დაბეჯითებით არგუმენტირებას 

შევეცდები. 

დავიწყოთ იმით, რომ ბარლაამის ლემის პრობლემების შესწავლისას, ჩე-

მი აზრით, განსაკუთრებული ყურადღება უნდა მივაქციოთ თხზულების დასაწყ-

ისს („პროლოგი“ და „შესავალი“), რომელშიც ავტორი თავის თავზე და თხზუ-

ლების შექმნის დეტალებზე საუბრობს. ამ დეტალებს ათონის ქართველთა ლავ-

რასთან და თვით ეფთვიმესთან მივყავართ: ავტორი საუბრობს „ღვთაებრივ 

კაცებზე“, რომელთაც მას ეს ამბავი მიუტანეს, რომელთა იდენტიფიცირებას, 

სარწმუნო ვარაუდით, ათონის სამონასტრო კორპორაციასთან და, კონკრეტუ-

ლად, ივირონის ლავრასთან მივყავართ. ამბის მომტანის სახელი ლემაში იოა-

ნედაა დასახელებული. ავტორი ბერძენ მკითხველს მასთან მიტანილი ნარატი-

ვის ინდოეთს ეთიოპიად წარუდგენს. ჩემი აზრით, ამ აღრევასაც ისევ ეფთვი-

მესთან მივყავართ. წმინდა წერილის აღმოსავლეთის ხალხთა თარგმანებში 

(სირიული, სომხური, ქართული) „საქმე მოციქულთას“ ეთიოპიელი დედოფა-

ლი ინდოეთის დედოფლად იყო გადატანილი. ეფთვიმეს მიერ ბერძნული საკუ-

თარი სახელებისა და ტერმინების ქართულად გადატანა ბიბლიური ტექსტების 

საფუძველზე ხდებოდა. ეფთვიმე თავად არის ამ ტექსტების მთარგმნელი [18, 

გვ. 493-496]. ბარლაამის ლემის (სათაურისა) და „პროლოგის“ კავშირი (ურთი-



ელგუჯა ხინთიბიძე 

დიდი სიახლე ეფთვიმე ათონელის  მთარგმნელობითი მოღვაწეობის შესახებ 

 

 66 

ერთმიმართება) აშკარაა სპეციფიკური დეტალებით: „სულისმარგებელი მოთხ-

რობა“, „ეთიოპიელთა, ეგრეთ წოდებულ ინდოთა ქვეყანან და ამბის მომტანზე 

მითითება (ერთ შემთხვევაში წმინდა ქალაქში, მეორეში კი – ავტორთან). სათა-

ურში ნათქვამია, რომ ესაა წმინდა საბას მონასტრის ბერის იოანეს მიერ წმინ-

და ქალაქში მოტანილი ინდოეთიდან მომდინარე სულის მარგებელი ამბავი, 

„პროლოგში“ კი ავტორი ამბობს, რომ მას არ შეუძლია გვერდი აუაროს ამ ამ-

ბავს, რომელიც მასთან ღვთისმოსავმა კაცებმა მიიტანეს. 

უფრო მნიშვნელოვანი ის არის, რომ ლემის მიხედვით, ამბის მომტანი ბე-

რი თითქოს ერისკაცის ეპითეტებითაა შემკული: „პატივდებული და რჩეული 

კაცი“ (ἀνδρὸς τιμίου καὶ ἐναρέτου). შუასაუკუნეების საბერმონაზვნო ცხოვრების 

პოზიციიდან მოულოდნელია ბერის ამგვარი წარდგენა (გავიხსენოთ: ეფრემ 

მცირე, იოვანე მინჩხი, მიქელ მოდრეკილი, ცოდვილი იორდანე). ათონის მთა-

ზე, ეფთვიმეს გარემოცვაში აღმოსავლეთიდან (ანუ ათონის აღმოსავლეთიდან) 

წიგნების, ამბების, და სხვა დიდი სიმდიდრის მიმტანი არის იოვანე-თორნიკე.  

თანამედროვეთა მიერ იგი იყო შემკული ყველა ამგვარი საერო პატივით და 

მათ, მონაზვნად შემდგარი, დიდხანს არ ივიწყებდა. ზუსტად ამგვარი ეპითეტე-

ბით მოიხსენიებს იოვანე-თორნიკეს წმ. გიორგი მთაწმინდელი: „განთქმულმან 

და საჩინომან კაცმან“ [2, გვ. 50]. იოვანე-თორნიკე ათონის მთაზე მის მიერ მო-

ტანილ და მისივე მოგებულ წიგნზე (სამოთხე - Ivir. Geo. 9) დართულ საკუთარ 

ანდერძში უფალს ამგვარად შესთხოვს: “...სალოცველად თავთა ჩუენთა – პირ-

ველად იოვანე-თორნიკ-ყოფილისათვის და აწ, წმიდა მეფეთა მიერ იოვანე 

სჳნგელოზისათჳს, რომელმანცა სიყუარულისათჳს ღმრთისა დაუტევა დიდებაჲ 

ქვეყნისაჲ და პოვა ზეცისაჲ“ [3, გვ. 47]. ესაა სიტყვები ქართველთა სახელგან-

თქმული მხედართმთავრისა, რომელსაც ბიზანტიის სამეფო კარისაგან პატრი-

კის დიდი წოდება ჰქონდა, ხოლო აჯანყებული ბარდა სკლიაროსის დამარცხე-

ბის შემდეს სინკელოსის პატივიც მიაგეს. იოვანე-თორნიკე არა მხოლოდ ათონ-

ზე არამედ საქართველოს სამონასტრო წრეებშიც ყოველთვის საერო პატივი-

თაც მოიხსენიებოდა. იგი მომგებელია ქართული სამონასტრო კულტურის უდი-

დესი განძის, ოშკში მისი წარსაგებლით გადაწერილი ათონის ბიბლიის. ამ 

უზარმაზარ წიგნს რამდენიმე გადამწერელი ჰყავს, რომლებიც ბიბლიის თითო-

ეული წიგნის დასრულებისას მინაწერებს აკეთებენ, დალოცვით მოიხსენიებენ 

იოვანე-თორნიკეს მისი საერო წოდებების აღნიშვნით: „ქრისტჱ, შეიწყალე 

თორნიკ პატრიკი“(Ivir. Geo. 1, 220v), „ქრისტჱ, ადიდე თორნიკ პატრიკ“(397r), 

ქრისტჱ, შეიწყალე თორნიკ სჳნგელოზი“(117v), „ქრისტჱ, შეიწყალე იოვანე-

თორნიკ“(271v), „ქრისტჱ, შეიწყალე მამაჲ იოვანჱ თორნიკ-ყოფილი“( 148r). 



ქართველოლოგი – THE KARTVELOLOGIST 

29, 2021-2022 

 67 

ლემის იოანე – წმინდა საბას მონასტრის ბერი. ბერძნული ბარლაამის 

ლემა კიდევ ერთ ენიგმას წარმოაჩენს. „სულის მარგებელი მოთხრობის“ „წმინ-

და ქალაქში“ მომტანი „პატივდებული და რჩეული“ კაცი იოანე „წმინდა საბას 

მონასტრის ბერადაა“ წარმოდგენილი. იოვანე თორნიკ-ყოფილი ბერი იყო, მაგ-

რამ თუ იგი ოდესმე სტუმრობდა იერუსალიმს და სახელგანთქმულ საბაწმინდის 

მონასტერს, ამაზე ქართულ წყაროებში არავითარი მინიშნება არ ჩანს.  

გასული საუკუნის 70-80-იან წლებში, როდესაც მე ბერძნული „ვარლაამ 

და იოასაფის ისტორიის“ ავტორად ეფთვიმე იბერიელის ავტორობას ვასაბუ-

თებდი, ვცდილობდი, ძნელად სამტკიცებელი ვარაუდებისაგან თავი შემეკავე-

ბინა. როგორც ზემოთ აღვნიშნე, ნაკლებად სარწმუნო ვარაუდი მკითხველს 

სამტკიცებელი თეზის ძირითად არგუმენტებშიც დააეჭვებს. დღეს სხვა ვითარე-

ბაა: ეფთვიმემ რომ ბერძნულად ქართულიდან თარგმნა და გადაამუშავა ბალა-
ვარიანი, საქმეში ჩახედულ თითქმის ყველა ბიზანტინისტს სარწმუნოდ მიაჩნია. 

ამიტომაც შესაძლებლად მივიჩნევ ბარლაამის საკითხთან დაკავშირებული ერ-

თი ახალი ვარაუდის წარმოდგენას. ათონის მთაზე იოვანეს სახელით ბერად 

შემდგარი ტაო-კლარჯეთის ქართველთა სამთავროს მხედართმთავარი თორნი-

კე ბიზანტიის სამეფო კარის თხოვნით სამშობლოში დაბრუნდა და სათავეში ჩა-

უდგა ქართველთა მხედრობას ბერძენთა ახალგაზრდა მეფეების წინააღმდეგ 

976 წელს აჯანყებულ ბარდა სკლიაროსის წინააღმდეგ საბრძოლველად. ათონ-

ზე კი დაბრუნდა 979 წელს, სკლიაროსის დამარცხების შემდეგ. მთელი ამ ხნის 

განმავლობაში იგი ბერად რჩება იოვანე თორნიკ-ყოფილის სახელით და მჭიდ-

რო კონტაქტი აქვს ტაო-კლარჯეთის დიდ ქართულ სამონასტრო კომპლექ-

სთან. წმ. გიორგი მთაწმინდელი საგანგებოდ აღნიშნავს: „იყო რაჲ თორნიკ აღ-

მოსავლეთს, მრავალნი ფიჩოსანნი და სახელოვანნი მონაზონნი ჩამოიტანნა 

სიმრავლე არამცირედი“ [2, გვ. 299]. ქართული წყაროები წარმოაჩენენ ამ პე-

რიოდში იოვანე-თორნიკეს კავშირს უპირატესად ოშკის დიდ ქართულ საბერ-

მონაზვნო კულტურულ ცენტრთან. 978 წელს ოშკში იოვანე-თორნიკეს წარსა-

გებლით გადაწერილი და მისივე ანდერძით შემკული ქართული ბიბლიის ორ-

ტომეული ახლაც ივირონის წიგნთსაცავში ინახება. ზემოთ მოხსენიებული სა-

მოთხეც, რომელშიც ასევე იოვანე-თორნიკეს ანდერძია ჩართული, ოშკშია მისი 

წარსაგებლით გადაწერილი და შეძენილი (Ivir. Geo. 9, 377v): „მე იოვანე თორ-

ნიკ-ყოფილმან, და ძმამან ჩემმან, იოვანე ვარაზვაჩე... მოვიგეთ და დავწერეთ 

წმიდაჲ ესე წიგნი...“. იოვანე თორნიკ-ყოფილის ანდერძი ამგვარად მთავრდე-

ბა: „დაიწერა წმიდაჲ ესე წიგნი დიდებულისა ლავრასა ოშკსა, საყოფელსა წმი-

დისა ნათლისმცემლისასა, მამობასა საბაჲსა, ქრისტემან აკურთხენ! ჴელითა 



ელგუჯა ხინთიბიძე 

დიდი სიახლე ეფთვიმე ათონელის  მთარგმნელობითი მოღვაწეობის შესახებ 

 

 68 

სტეფანე დეკანოზისაჲთა და მისითვე ჴელთითა შეიმოსა, ღმერთმან აკურ-

თხენ! ქორონიკონი იყო რჟზ“ [3, გვ. 47]. ამავე ლავრაში იწერება ათონის ბიბ-

ლიაც, რომლის მომგებელიც იოვანე-თორნიკეა, რაზედაც ზუსტად ასეთივე 

სიტყვებით მიუთითებს ერთ-ერთი გადამწერი: „დაიწერა წმიდაჲ ესე წიგნი ლავ-

რასა შინა დიდსა ოშკს, საყოფელსა წმიდისა ნათლისმცემლისასა“ (Ivir. Geo. 1, 

213v). სამოთხე და ბიბლია ოშკის მონასტერში საბას წინამძღვრობისას 977 და 

978 წლებში გადაიწერა. ერთი წლის შემდეგ (979-980 წწ.) ისევ იოვანე-თორნი-

კეს წარსაგებელით იქვეა გადაწერილი კიდევ ერთი საღვთისმეტყველო წიგნი 

(„თქუმული კოზმან მეჭურჭლისაჲ აღმოყვანებისათჳს ნაწილთა წმიდისა იოვა-

ნე ოქროპირისათა...“ – Ivir. Geo. 3). გადამწერი იოვანე ჩირაჲ თავის „ან-

დერძს“ წიგნის მომგებლების სახელის ხსენებით იწყებს [6, გვ. 29]: „...წადიერ 

ვიყავი მსახურებისთჳს ღმრთივ-დიდებულთა უფალთა და წმიდათა მამათასა: 

პირველად იოვანე-თორნიკ სინგელოზისათჳს და ვარაზვაჩე-იოვანესთჳს ...“; 

და ამთავრებს წიგნის გადაწერის ადგილზე მითითებით: „დაიწერა წმიდაჲ ესე 

წიგნი ლავრასა შინა დიდებულსა ოშკს, საყოფელსა წმიდაჲსა და დიდებულისა 

ნათლისმცემლისასა, წინამძღურობასა წმიდისა მამისა საბაჲსსა, ღმერთმან 

ადიდენ...“ (Ivir. Geo. 3,141r-v). როგორც ჩანს, „წმინდა მამა საბას“ სახელით 

მოიხსენიებდნენ ოშკის წინამძღვარ საბას მისსავე მონასტერშიც. 979 წელს, 

იოვანე-თორნიკე ამ წიგნებით ათონზე ბრუნდება. ბუნებრივია, რომ მონაზონი 

იოვანე, თორნიკ-ყოფილი, ოშკში საბას წინამძღვრობისას მისი წარსაგებილით 

გადაწერილი და მისივე ანდერძებით შემკული წიგნებით და ასევე მრავალი 

ბერ-მონაზონით ივირონში დაბრუნებული, ათონელ მონაზონთა წრეში „წმიდა 

საბას მონასტრის ბერად“ სახელდებულიყო. ამიტომაცაა მოსალოდნელი, რომ 

ოშკის მონასტრიდან წმინდა საბას წინამძღვრობის დროინდელი ბერის იოვა-

ნე-თორნიკეს მიერ ათონის ქართველთა ლავრაში მოტანილი წიგნი ბერძნულ 

თარგმანში სათაურშივე თვით მთარგმნელისა და ავტორის (ეფთვიმეს) მიერ 

დასახელებულიყო „პატივდებული და რჩეული კაცის იოვანეს, წმინდა საბას 

მონასტრის ბერის“ მოტანილად. ასეა იგი მოხსენიებული ბერძნული ბარლაა-

მის თითქმის ყველა ძველ ხელნაწერთა ლემაში (სათაურში): μονῆς τοῦ ἁγίου Σάββα [8, გვ. 224-6]. შემდგომში კი ბუნებრივია, ბერძენ და ლათინელ მწიგნო-

ბართა ცნობიერებაში „წმინდა საბას მონასტრის ბერი“, საბაწმინდის მონას-

ტრის ბერად აღიქმებოდა ამ განთქმული ლავრის დიდი ცნობადობის გამო. შუა 

საუკუნეების გადამწერთა და კომენტატორთა მიერ ასევე გადააზრდა ივირონის 

ქართველი ბერი იოვანე იოანე დამასკელად თუ იოანე სინელად, ასევე ამ უკა-

ნასკნელთა დიდი ცნობადობის გამო. 



ქართველოლოგი – THE KARTVELOLOGIST 

29, 2021-2022 

 69 

კიდევ ერთ გარემოებას უნდა მიექცეს ყურადღება. როგორც ზემოთ აღ-

ვნიშნე, ბარლაამ-რომანის ლემა წმინდა ქალაქში ამ წიგნის (თუ ამბის) მომტან 

იოანეს „წმინდა საბას მონასტრის ბერად“ წარმოადგენს:  Ἰωάννου μοναχοῦ .... μονῆς τοῦ ἁγίου Σάββα. არის კი ეს სიტყვები ტიპური მითითება იერუსალიმის 

მახლობლად მდებარე საბაწმინდის განთქმულ სამონასტრო კომპლექსზე? რა 

თქმა უნდა, შუა საუკუნეების ბერძენ თუ ლათინელ გადამწერლებს, ხოლო შემ-

დგომში ამ მწერლობით დაინტერესებულ მკვლევარებს, ეს სიტყვები საბაწმინ-

დის სახელგანთქმულ კორპორაციაზე მინიშნებად შეეძლოთ მიეჩნიათ. მაგრამ, 

ნაკლებად სავარაუდოა, რომ ბარლაამ-რომანის ავტორი, თუ წიგნის მომტანს 

დიდი და სახელგანთქმული საბას ლავრის  ბერად თვლიდა, მას ამგვარად მო-

იხსენიებდა. საქმე ის არის, რომ V-VI საუკუნეების დიდ პალესტინელ ასკეტს 

საბას მემკვიდრეობამ „განწმენდილის“ (ἁγιασμένος) სახელი დაუმკვიდრა და 

ამგვარად მოიხსენიებდნენ მას როგორც შუა საუკუნეებში, ასევე შემდგომშიც. 

მისი სულიერი სიმაღლის შემამკობელ ეპითეტად როგორც უძველეს წყაროებ-

ში, ასევე შემდგომში, უპირატესად „ნეტარი“ (ὅσιος) იყო დამკვიდრებული. ამ-

გვარადაა იგი სახელდებული ქართული თარგმანით შემონახულ უძველეს რე-

დაქციაში კირილე სკვითოპოლელისა „ცხორებაჲ ნეტარისა მამისა ჩუენისა 

საბაჲსი“; და ამავე თხზულების მეტაფრასტულ ბერძნულ რედაქციაში ‘’Βίος καὶ πολιτεία τοῦ ὁσίου πατρὸς ἡμῶν Σάββα’’ („ცხოვრება და მოქალაქეობა ნეტარი 

მამისა ჩვენისა საბასი“). როგორც მისი ცხოვრების ამ უძველეს წყაროში, ასევე 

დამკვიდრებულ ტრადიციაში, საბას ასკეტურ სამყოფელს (და ასევე მის მზრუნ-

ველობაში მყოფ სხვა მათგანსაც) „ლავრა“ (Λαῦρα) ეწოდება და არა – მონასტე-

რი. მაშინ, როცა მისი „ცხოვრების“ უძველესი ქართული თარგმანი ასკეტთა 

სხვა სახლებს უფრო ხშირად „მონასტრებად“ ასახელებს. ამიტომ მოიხსენიება 

საბაწმინდის უდიდესი სამონასტრო კომპლექსი (Mar Saba) როგორც ძველ, 

ასევე თანამედროვე ბერძნულ წყაროებში, როგორც „ნეტარი საბა განწმენდი-

ლის ლავრა“ – ἡ Λαύρα τοῦ ὁσίου Σάββα ἁγιασμένου (Ἱερὰ Λαύρα τοῦ Ὁσίου Σάββα τοῦ Ἡγιασμένου). ასე რომ, ბარლაამ-რომანის სათაურის (ლემის) გამოჩენილი 

და პატივდებული კაცი, მონაზონი იოანე არის არა „ნეტარი საბა განწმენდილის 

ლავრის ბერი“, არამედ ბერი რომელიღაც მონასტრისა, რომლის წინამძღვარი 

წმინდა საბაა (Ἰωάννου μοναχοῦ .... μονῆς τοῦ ἁγίου Σάββα).  

დავუბრუნდეთ ეფთვიმე ათონელის შემოქმედებით საქმიანობას. ბერძნუ-

ლი ბალავარის კვლევის ხანგრძლივმა პროცესმა, უპირატესად კი რ. ფოლკის 

რედაქტორობით გამოვლენილმა მიმართებებმა სვიმეონ ლოღოთეტის მენო-

ლოგიონთან და ი. გროსმანის დაზუსტებამ ამ მიმართების თაობაზე (ბარლაა-



ელგუჯა ხინთიბიძე 

დიდი სიახლე ეფთვიმე ათონელის  მთარგმნელობითი მოღვაწეობის შესახებ 

 

 70 

მის ტექსტი ეყრდნობა მენოლოგიონს და არა პირიქით) ახლებურად გამოავ-

ლინა წმ. ეფთვიმეს როგორც მწერლისა და მთარგმნელის შემოქმედებითი სტი-

ლი და საზოგადოდ მისი მოღვაწეობის მნიშვნელობა არა მხოლოდ ქართული, 

არამედ თვით ბიზანტიური ლიტერატურის პროცესში. ქ. ჰეგელის შეფასებით, 

„ეფთვიმეს, აღიარებით იმისა, რომ იგი ამეტაფრასებდა ურიცხვ ბერძნულ-ქარ-

თულ თარგმანებსა და დიდ ქართულ-ბერძნულ თარგმანს, ბარლაამს, ნამდვი-

ლად შეიძლება ეწოდოს მეტაფრასტი. ...ეფთვიმეს ლიტერატურული სიდიადე 

გავლენას ახდენდა არა მხოლოდ ათონის მთაზე ქართველთა დაწინაურებულ 

პოზიციაზე, არამედ ზოგადად ბიზანტიის ინტელექტუალურ ცხოვრებაზე. არა 

მხოლოდ ვარლაამ და იოასაფი გახდა ფართოდ აღიარებული ტექსტი, არამედ 

ჩანს, რომ დიდი იყო ქართველთა ძალისხმევა მეტაფრასტული ტექსტების 

წარმატებაში“ [17, გვ. 18]. ქართველოლოგთა კვლევებისათვის არაა სიახლე 

იმის გამოვლენა, რომ ვარლაამ და იოასაფის ისტორია მეტაფრასტული თხზუ-

ლებაა. ეს დებულებაც კ. კეკელიძის გამოკვლევიდან იღებს სათავეს. როგორც 

ზემოთ აღვნიშნე, იგი ფიქრობდა, რომ ეფთვიმემ ნამდვილად თარგმნა ქართუ-

ლიდან ბერძნულად ბალავარიანი და შემდეგ ეს თარგმანი გაამეტაფრასა სავა-

რაუდოდ თვით სვიმეონ ლოღოთეტმა. ევროპელ მკვლევართა დაზუსტებით კი 

– სვიმეონის რომელიმე მოწაფემ. ჩემი გამოკვლევა „ბერძნული ვარლაამ და 

იოასაფი – მეტაფრასტული აგიოგრაფიული ძეგლი“ პირველად გასული საუკუ-

ნის 70-იან წლებში გამოქვეყნდა და შემდგომში იმავე სათაურით შევიდა ჩემს 

ქართულ, რუსულ და ინგლისურ მონოგრაფიებში [20, გვ. 269-279]. მნიშვნე-

ლოვანი სიახლეა იმის გამოვლენა, რომ ეფთვიმე ბერძნულ ბარლაამში ძალზე 

ფართოდ იყენებს ცალკეულ ფრაზებს თუ პასაჟებს სვიმეონის მეტაფრასტული 

მენოლოგიონიდან, შესავსებად იმ დებულებებისა თუ ნარატივისა, რაც ბალა-

ვარიანიდან ან ბიბლიური თუ პატრისტიკული ლიტერატურიდან მოდიოდა. ჰე-

გელის შენიშვნით, ეს არის მსგავსება სვიმეონის მეტაფრასტულ სტილთან. სვი-

მეონიც, პირველადი წყაროს გარდა (რომელსაც იგი გადაამუშავებდა ხოლმე), 

სხვა მეორეულ ლიტერატურასაც იყენებდა, დამატებითი ინფორმაციით რომ 

შეევსო ტექსტი. ეფთვიმე კი მეტაფრასტული ტექსტების მონაკვეთებს არა და-

მატებითი ინფორმაციის მიზნით იყენებს, არამედ უშუალოდ, მზა და სასარგებ-

ლო ფრაზებად, რაც აზრის თუ დებულების უფრო ნათლად წარმოჩენას ემსახუ-

რება. ამასთან ერთად, ყურადღება იმასაც ექცევა, რომ ეფთვიმე თარგმნის 

სვიმეონის მენოლოგიონიდან ქართულად ძალიან ბევრ მეტაფრასტულ აგიოგ-

რაფიულ ტექსტს. ჰეგელი ასკვნის, რომ ეფთვიმეს ლიტერატურული სტილი მე-

ტაფრასტულია, მაგრამ განსხვავებული სვიმეონ მეტაფრასტის სტილისაგან. 



ქართველოლოგი – THE KARTVELOLOGIST 

29, 2021-2022 

 71 

ამიტომაც სვამს იგი კითხვას: შეიძლება თუ არა ეფთვიმესაც ეწოდოს მეტაფ-

რასტი, რაც ნარკვევის სათაურში კითხვითი ნიშნის დართვით ამგვარად გა-

ფორმდა: „ეფთვიმე ათონელი, ბერძნულიდან ქართულად და ქართულიდან 

ბერძნულად მთარგმნელი და მეტაფრასტი?“ დიახ! როგორც ირკვევა, ეფთვი-

მეს ლიტერატურული სტილი სვიმეონ მეტაფრასტის ლიტერატურული მოღვა-

წეობიდან აღმოცენდა. ჩემი აზრით, ისიც შეიძლება ვივარაუდოთ, რომ ეფთვი-

მე სვიმეონის ერთი მოწაფეთაგანიცაა და არა მხოლოდ მიმდევარი. ისიც არაა 

გამორიცხული, რომ იგი (როგორც ბერძნული ენისა და სამეფო ეტიკეტის კარ-

გი მცოდნე) X საუკუნის 80-იანი წლების დასაწყისში არცთუ მცირე ხნით ყოფი-

ლიყო კონსტანტინოპოლში და ურთიერთობა ჰქონოდა სამეფო კარის დიდ მო-

ხელესთან, სვიმეონ ლოღოთეტთან. ამ დროს სჭირდებოდა ათონის ქართველ-

თა საძმოს სამეფო კართან მჭიდრო კონტაქტი იოვანე-თორნიკესათვის დიდი 

სამეფო შესაწირავის სათანადო სიგელ-გუჯრების გასაფორმებლად და ივირო-

ნის მშენებლობის ნებართვის შესათანხმებლად. ამ ვარაუდს ბიზანტიის სამე-

ფო კარის იმდროინდელი საისტორიო დოკუმენტების კვლევა თუ დაადასტუ-

რებს. ამაზე მიანიშნებს ის საოცარი ერთგულება და ძალისხმევა სვიმეონ მე-

ტაფრასტის მენოლოგიონის გადასარჩენად, რაც ათონელ მწიგნობრებს გამოუ-

ჩენიათ წმ. ეფთვიმეს ეპიტროფობის დროს. 

ამავე დროს, ვფიქრობ, არ იქნება მართებული, რომ ეფთვიმე ათონელიც, 

მსგავსად სვიმეონ ლოღოთეტისა, მეტაფრასტის სახელით მოვიხსენიოთ. საქმე 

ისაა, რომ ტერმინი მეტაფრასტიკა სამეცნიერო ლიტერატურაში დამკვიდრდა 

აგიოგრაფიული ჟანრის ერთი მიმართულების სახელწოდებად (კიმენური, მე-

ტაფრასტული, სვინაქსარული). ეფთვიმე თავისი სტილით (კლება-მატების სტი-

ლით) არა მხოლოდ აგიოგრაფიულ ტექსტებს თარგმნის ბერძნულიდან, არა-

მედ საზოგადოდ სასულიერო მწერლობის ყველა სხვა დარგის – დოგმატურ, კა-

ნონიკურ, ეგზეგეტიკურ... ტექსტებს. ასეა თარგმნილი თუ შექმნილი ეფთვიმე-

სეული იოანე დამასკელის წინამძღვარი, ასევე მცირე სჯულისკანონი და სხვა 

მრავალი. იგი თარგმანში არა მარტო ამატებს ცნობებსა თუ პასაჟებს სხვა 

თხზულებიდან, არამედ ამოკლებს მათ და უფრო მეტიც, ხშირად თვითონ გან-

მარტავს ქართველი მკითხველისათვის ცალკეულ დეტალს. ამიტომაც უნდა გა-

ვითვალისწინოთ ეფრემ მცირის შეფასებაც: „მამასა ჩუენსა ეფთვიმესა ხელე-

წიფებოდა კლებაჲცა და შემატებაჲცა“. 

სხვა საქმე ისაა, რომ ეფთვიმე ათონელი მეტაფრასტული საქმიანობის 

გამგრძელებელი და, როგორც გამოვლინდა, სვიმეონ ლოღოთეტის დიდი ლი-

ტერატურული მემკვიდრეობის დამცველი და გადამრჩენელიც ყოფილა. სვიმე-



ელგუჯა ხინთიბიძე 

დიდი სიახლე ეფთვიმე ათონელის  მთარგმნელობითი მოღვაწეობის შესახებ 

 

 72 

ონ ლოღოთეტის მეტაფრასტული საქმიანობა შეწყდა სავარაუდოდ 984 წლის-

თვის, ბასილი II-ის მბრძანებლობის ხანაში და იგი სამეფო კარს ჩამოშორდა. 

მისი შექმნილი მენოლოგიონიც არ იყო სასულიერო წრეებში სრულად შეწყნა-

რებული. ახალი გამოკვლევა მიუთითებს, რომ სწორედ ათონის მთის და კერ-

ძოდ, ივირონის საბერმონაზვნო წრის თავგამოდებით ხდებოდა მენოლოგიო-

ნის მრავალგზის გადაწერა XI საუკუნის პირველ ათწლეულებში. ეს კი ის წლე-

ბია, როცა ათონის მთელი სამონასტრო კორპორაციის სულიერი მოძღვარი, 

ეპიტროფი, ეფთვიმე ათონელი იყო. მე ვფიქრობ, ეს გარემოება სვიმეონ ლო-

ღოთეტის პიროვნებისადმი ეფთვიმეს პირად ერთგულებასა და პატივისცემა-

ზეც მიანიშნებს. “ჩანს, რომ დიდი იყო ქართველთა ძალისხმევა მეტაფრასტუ-

ლი ტექსტების წარმატებაში. რთულიც კია შევაფასოთ ჭეშმარიტი არსი ივირო-

ნის თავდადებისა მეტაფრასტულ აქტივობაში; რაც გამოვლინდა მეტაფრასტუ-

ლი ტექსტების შემცველ ბერძნული ხელნაწერების შექმნაში, მათ ქართულად 

თარგმნასა და ბარლაამში მათგან ... ჩართვის საშუალებით გავრცელებაში. ეფ-

თვიმე და სხვა ივერიელები, როგორც ჩანს, სათუთად ინახავდნენ ამ ტექსტებს“ 

[17, გვ. 364].  

 

 

ბიბლიოგრაფია 

1. ბალავარიანის ქართული რედაქციები (ილ. აბულაძის გამოცემა). თბ. 1957. 

2. გიორგი მთაწმიდელი, „ცხოვრება იოვანესი და ეფთჳმესი“: ძველი ქართუ-
ლი აგიოგრაფიული ლიტერატურის ძეგლები, II, თბ. 1967.  

3. იოვანე-თორნიკეს ანდერძი წიგნზე „სამოთხე“: ქართულ ხელნაწერთა აღ-

წერილობა, ათონური კოლექცია I, „მეცნიერება“, თბ. 1986. 

4. კეკელიძე კ., „ბალავარიანის რომანი ქრისტიანულ მწერლობაში“: ეტიუდები 
ძველი ქართული ლიტერატურის ისტორიიდან, VI, თბ. 1960. 

5. კეკელიძე კ., ქართული ლიტერატურის ისტორია, ტ. I, თბ. 1960. 

6. ქართულ ხელნაწერთა აღწერილობა (ათონური კოლექცია, I), ელ. მეტრე-

ველის რედაქციით. თბ., „მეცნიერება“ 1986. 

7. ქუთაისის სახელმწიფო ისტორიული მუზეუმის ხელნაწერთა აღწერილობა, 

ტ. I, (შემდგენელი ე. ნიკოლაძე).  თბ. 1953. 

8. ყაუხჩიშვილი ს., ბერძნული ლიტერატურის ისტორია, ტ. III, თბ. 1973. 



ქართველოლოგი – THE KARTVELOLOGIST 

29, 2021-2022 

 73 

9. ცქიტიშვილი თ., თვალთვაძე დ., „იოანე ოქროპირის მათეს სახარების გან-

მარტების ექვთიმე მთაწმიდლისეულ ქართულ თარგმანზე დართული 

ტექსტისთვის“: თსუ ძველი ქართული ენის კათედრის შრომები, ტ. 30. თბ. 

2001, გვ. 95-114. 

10. ხინთიბიძე ე., „კიდევ ერთი ახლებური თვალსაზრისი შუასაუკუნეების ევრო-

პული ლიტერატურის შედევრის – ვარლაამ და იოასაფის ავტორობის 

საკითხზე“: მაცნე (ენისა და ლიტერატურის სერია), თბ. 2003. 

11. Beck H. G., Geschichte der byzantinischen Volksliteratur, München 1971. 

12. Blake R., Catalogue des manuscrits géorgiens de la Bibliothèque de la Laure 

d'Iviron au Mont Athos. Revue de l'Orient Chrétien, XXVIII, 3-4, 1931-32, pp. 

289-361. 

13. Dölger F, Der griechische Barlaam-Roman ein Werk des H. Johannes von 
Damaskos, Ettal 1953.  

14. Grossmann J. K., “Die Abhängigkeit der Vita des Barlaam und Ioasaph von 

Menologion des Symeon Meraphrastes”: Jahrbuch Österreichischen Byzan-
tinistik. 59, 2009, pp.87-94. 

15. Høgel C, “The Redaction of Symeon Metaphrastes: Literary aspects of the 

Metaphrastic martyria”: C. Høgel (ed.) Metaphrasis: Redactions and Audi-

ences in Middle Byzantine Hagiography. Oslo: Research Covncil of Norway, 

1996, pp.7-22.  

16. Høgel C, Symeon Metaphrastes: Rewriting and Canonization. Copenhagen: 

Museum Tusculanum Press, 2002. 

17. Høgel C., “Euthymios the Athonite, Greek-Georgian and Georgian-Greek 

Translator – and Metaphrast?”: Mélanges Bernard Flusin éd. par A. Binggeli 

& V. Déroche (travaux et mémoires 23/1), Paris 2019, pp. 353-364. 

18. Khintibidze E., “New Materials on the Origin of Barlaam and Ioasaph”: 

Orientalia Christiana Periodica, V, 63, II, Roma 1997, pp. 491-501. 

19. Khintibidze E., “The Creation of the Byzantine Version of Barlaam and 

Ioasaph and Christianisation of the Rus”: XIX International Congress of 
Byzantine Studies. Copenhagen 1996. (Theses). 

20. Khintibidze E., Georgian-Byzantine Literary Contacts, Amsterdam 1996. 

21. Khintibidze E., Mount Athos: the origin of the Ediifying Story of Barlaam and 

Ioasaph and its connection with the Slavonic World: 22nd International 
Congress of Byzantine Studies, 2011 Sofia. (Theses). 



ელგუჯა ხინთიბიძე 

დიდი სიახლე ეფთვიმე ათონელის  მთარგმნელობითი მოღვაწეობის შესახებ 

 

 74 

22. Lang D. M., “Introduction”, [St. John Damascene], Barlaam and Ioasaph Ro-
mance (with an English Translation by the Rev. G. R. Woodward and H. 

Mattingly. Introduction by D. M. Lang). London, Cambridge, Massachusetts. 

Harvard University Press, 1967. 

23. Lunde, Ingunn, [Review of Hogel's monograph]: Rhetorical Review 1,2; 

October 2003  (http://www.nnrh.dk/RR/index.html). 

24. Peeters P., “La première traduction latine de Barlaam et Joasaph et son ori-

ginal grec”: Analecta Bollandiana, t. XLIX, Fasc. III et IV, Bruxelles, Paris 

1931, pp.276-312. 

25. Rabbow P., “Die Legende des Martinian”: WST, 17, 1895. 

26. Ribas A. A., A construção da lenda de Barlaão e Josafá: Um estudo do pro-
cesso de elaboração Hagiográfica em Bizâncio (séculos X–XI). Dissertation, 

Federal University of Paraná, 2013. 

27. Vasilev A. A., History of the Byzantine Empire, v. I. Madison 1958.  

28. Volk R., Die Schriften des Johannes von Damaskos. 6/1, Historia animae 
utilis de Barlaam et loasaph (Spuria). Berlin, New York 2009. 

29. Volk R., Die Schriften des Johannes von Damaskos. 6/2, Historia animae 

utilis de Barlaam et loasaph (Spuria). Text und zehn Appendices.  Berlin, 

New York 2006. 

30. Лебедева И. Н., “О древнерусском переводе Повести о Варлааме и Иоасафе”: 
Древнерусские Литературные памятники, Л. 1979. 

31. Лебедева И. Н., “Предисловие”: Повесть о Варлааме и Иоасафе (Издание И. Н. Лебедевой). Л. 1985. 
32. Хинтибидзе Э. Г., “Крещение Руси и шедевр Грузинско-Византийского Литератур-ного Сотрудничества“: Verbum, выруск 3, Санкт-Петербург 2000, стр. 142-147.   



ქართველოლოგი – THE KARTVELOLOGIST 

29, 2021-2022 

 75 

ქართველოლოგი THE KARTVELOLOGIST 
 

STUDIES: GEORGIAN-EUROPEAN LITERARY RELATIONS 

 
 

Great News about the Translation Work  

of Euthymius the Athonite 

Elguja Khintibidze 
Professor  
Ivane Javakhishvili Tbilisi State University 

Abstract: This paper considers an article by the Danish Byzantinist Christian 

Høgel, “Euthymios the Athonite Greek-Georgian and Georgian-Greek translator 

and metaphrast?” The article reveals an essential novelty in Georgian studies: 

the discovery of the artistic style of Euthymius the Athonite as a Byzantine hagio-
graphic writer; and an indication of his merits as an organizer of Byzantine 

church literature. The author of the paper Prof. Khintibidze puts forward new views 

on some problems of Barlaam-romance: Colophon of Iovanne the Athonite; the 

date and reason for the creation of Barlaam-romance; on the identity of John 

(Ioann) – a monk of the monastery of St. Saba. 

Keywords: Euthymios the Athonite; Colophon of Iovanne the Athonite; John 

(Ioann) of the lemma of Barlaam-romance; Christian Høgel. 

In the present issue of the Journal The Kartvelologist, we publish an article 

by Danish Byzantine studies scholar, Christian Høgel, “Euthymios the Athonite 

Greek-Georgian and Georgian-Greek translator and metaphrast?” [17]1. C. 

Høgel is a well-known author of Byzantine studies. His monograph on Symeon 

                                                      
1 Reprinting the paper and translating it into Georgian is kindly allowed by the author. 

 



Elguja Khintibidze 

Great News about the Translation Work of Euthymius the Athonite 

 76 

Metaphrastes – Symeon Metaphrastes: Rewriting and Canonization [16]2, 

should be specially noted. The article published in this issue is based on the 

latest research concerning the study of the History of Barlaam and Ioasaph 
(Barlaam-romance), an extremely popular work among the European peoples in 

the Middle Ages. Therefore, the article is significant for Georgian studies. The 

work by Euthymius the Athonite, a great Georgian translator, is evaluated from 

the standpoint of Byzantine studies and details/nuances unknown in the History 

of Georgian literature are revealed. The author relies on the highly productive 

works of the last decades of the German school of Byzantine studies in relation 

to Barlaam-romance sources, literary style, Greek manuscripts and the author’s 

identity. From these works, the following should be noted: Robert Volk's 

fundamental two-volume – The Edifying Story of Barlaam and Ioasaph, published 

in two parts of volume VI of Die Schriften des Johannes von Damaskos by the 

Byzantine Institute of Scheyern Abbey [28; 29]. Volk adds the Latin word Spuria 

(suspicious, falsehood) to the title of the volumes, indicating that it is false to attri-
bute these writings to John of Damascus. The second work on which Høgel's article 

is based is Ioannis Grossmann's study of Barlaam's relation to Symeon 

Metaphrast’s Menologion [14]. Grossman rejects Volk's view regarding the fact 

that the Symeon Metaphrast’s Collection of Saints' Lives (Menologion) uses the 

Balavari translated by Euthymius, and believes that the relationship of the texts 

to each other suggests the opposite. 

C. Høgel's article clearly indicates the achievements and contribution of 

the Georgian theological and literary school of Athos to Byzantine writing and 

the Greek Church. The contribution of the Athonite Georgians, first of all, of 

Euthymius, was revealed not only by the fact that, based on the Georgian mate-

rial, he created an extremely popular work among the peoples of Europe of the 

period preceding the Renaissance3. It was revealed that the merit of Georgian 

Athonites was reproducing and saving  Barlaam-romance and with it the most 

precious collection of the Greek Church, Menologion of Symeon Logothetes. In 

the 80s of the 10th century, during the reign of the Byzantine emperor Basil II, 

                                                      
2 See the review of this monograph by Ingun Lunde [23]. Høgel is also the author of an 

article on the literary aspects of Symeon's metaphrastic work [15]. 
3 In his earlier works (including those of the first years of the 21st century), R. Volk 

consistently defended the point of view of the well-known researcher of Barlaam-romance 
F. Dolger, that the author of the work is St. John of Damascus. 



ქართველოლოგი – THE KARTVELOLOGIST 

29, 2021-2022 

 77 

Symeon was no longer favoured by the Royal court and his Menologion also 

shared the fate of its creator. Including the first quarter of the XI century, Iviron 

was the only church which kept and reproduced his manuscripts [17, p. 359]. 

The monastic corporation of Athos was the centre where the manuscripts of  
these two works (Menologion and Barlaam) were intensively reproduced. The 

spiritual leaders of this corporation, Epitroph, were Georgians: since 1001       
Iovanne (John) the Athonite, for several years, and then Euthymius, until he died 

in 1028. According to Høgel, "Euthymius’ literary importance comes with the 

influence of Georgians not only on the life of Mount Athos but on the intellectual 

life in Byzantium” [17, p. 364]. According to the observation of the Danish 

researcher, Euthymius’ contribution to Byzantine literature is not only that the 

theological centre of Athos, under his leadership, saved and multiplied 

metaprasic writings, but also that he opened the way for these writings to the 

non Greek, in particular, Georgian Divine service. Euthymius translated several 

dozen works of Symeon's Menologion into Georgian. Moreover, his creative-

artistic style as a writer is metaphrastic. At the same time, it is peculiarly       
metaphrastic, different from the style of Symeon Metaphrastes. Euthymius, 

bringing together fragments of metaphrastic and Christological writings of the 

holy fathers, creates a whole mosaic and lays the foundation for a peculiar        
literary style, which was also revealed in other hagiographic works written in 

the Greek language in the 12th century [17, p. 364]. 

An important innovation in Georgian studies is the discovery of the artistic 

style of Euthymius the Athonite as a Byzantine hagiographic writer and            
reference to his merits as an organizer in front of Byzantine church literature. 

This novelty is mainly based on the facts revealed in a comparison of Greek 

Barlaam with the Menologion of Symeon Metaphrastes. R. Volk publishes an 

academic edition of the Barlaam-romance text in the two-volume set mentioned 

above, along with accurate electronic par between Euthymius Barlaam and the 

Menologion of Symeon Logothetes. Based on this, he formulates his point of    
view on the conceptual issue of the creation of Barlaam: the work was created 

by Euthymius the Athonite through the translation and reworking of the Georgi-

an Balavari in the early 980s. The translation by Euthymius is used by Symeon 

Metaphrastes in his work on the Menologion. Barlaam's initial redaction was   
later revised by Euthymius himself. 



Elguja Khintibidze 

Great News about the Translation Work of Euthymius the Athonite 

 78 

As I mentioned above, I. Grossman comes to a different conclusion by   
examining some parallel passages from Barlaam and from the Lives of Saints 

from earlier and Symeon's metaphrastic redactions, published by Volk: 

Symeon's Menologion is the source of Barlaam of Euthymius the Athonite. 

Euthymius' translation was later reworked by another unknown author. Based 

of these works Høgel also explores the views spread in modern European 

literature regarding the creation of the Barlaam. Some of these points of view 

are discussed in this paper. 

C. Høgel considers the activities of the Byzantine Institute of the Scheyern 

Abbey, specifically, Robert Volk, whose works and edition put an end to the  
centuries-old doubts of European Byzantine scholars regarding the authorship 

of Euthymius the Athos, to be a great contribution. Following the author of the 

article, Volk refuted the opposing opinions of the European Byzantinists “some 

of them cherished along with surprising reluctance to accept quite obviously re-

liable information coming especially from Georgian sources” [17, p. 354]. I 

would extend Høgel's interesting remark regarding the relation of the works of 

Byzantinists of the last period to the important essays of Georgian scholars on 

this issue. I mean that the innovative conclusions revealed in the significant   
studies of the latest period of Byzantinists on the problems of Barlaam and Ioa-

saph are, in many cases, both directly and by the method of processing a speci-

fic problem in coincidence with the investigation of Georgian studies. These  
studies have been published not only in Georgia but also in Europe and have  
been delivered at international Byzantine forums. Moreover, some dubious or 

controversial theses of the significant studies of Byzantinists are related to, or 

may even originate from, assumptions hypothetically expressed by Georgian 

scholars. I will stop at only one case. 
The point of view of R. Volk that Simeon Metaphrast used Euthymius’ 

Greek translation of Georgian Balavari was expressed in the form of an 

assumption as early as the 19th century. [25, pp. 253-293], athough there     
existed an opposite viewpoint even then. I. Grossman's position regarding the        
assumption that Euthymius’ Balavari might have been revised by someone else 

was already known as an assumption. However, I think that the main support 

for these points of view of the German Byzantineists should be the assumptions 

expressed by Georgian studies scholars. 



ქართველოლოგი – THE KARTVELOLOGIST 

29, 2021-2022 

 79 

Discussions of Georgian scientists on the issue of authorship of Barlaam 

and Ioasaph became more active after the publication of Dölger's famous 

monograph. In the studies of European Byzantinists, the distrust of Georgian 

primary sources was obvious (here I mean Giorgi the Athonite’s  reference to 

Euthymius' translation of Balavari from  Georgian into Greek) and Euthymius' 

suitability as a non-Greek writer as the author of the Greek Barlaam. If we don't 

dwell on Zotenberg's ignorance of the history of Georgian literature and, in 

particular, Euthymius' work, it is enough to recall the words of Dölger: We dare 

say decisively that from 650 to 1085 (the time that is the extreme limits of the 

author of Barlaam) there could be no other Greek theologian than John of 

Damascus, whom we could consider the author of Barlaam and Ioasaph [13, p. 

64]. This doubt is further specified later by the second great German Byzantine 

studies scholar H. Becky. In his opinion, based on the author's level of 

education, only John of Damascus can be considered the creator of Barlaam and 
Ioasaph [11, p. 37]. Naturally, the effort of Georgian scholars in this polemic 

would be to dispel distrust of Georgian sources (in particular, Giorgi the 

Athonite) and prove the truth of Euthymius’ translation from Georgian to Greek. 

This was accompanied by the rather superficial ideas of the European and 

Russian Byzantine studies scholars of the time about the circulation of the 

narrative of this story in the East (assumptions about the old Syriac and Arabic 

Christian versions). That is why all opinions on the creation of the Greek 

Barlaam in Georgian studies of that period should not be accepted with the 

same confidence without critical discussion. 

Korneli Kekelidze, a prominent researcher of Euthymius' translation work 

and in general, metaphrastic trend, was one of the first to respond to this actual 

problem of Byzantine studies in the 50s of the last century. His essay 

‘’Balavarian's novel in Christian literature“ was published soon (1956), and later 

it was included in volume VI of his Etudes [4, pp. 41-71], and the main 

conclusions were moved in the first volume of ‘’History of Georgian Literature“ 
[5, pp. 189-190]. ‘’It is an indisputable fact that Euthymius the Athonite trans-

lated Balavari from Georgian into Greek... He translated not Version A of the 

Georgian novel (Wisdom of Balavari - E. Kh.) but Version  B (The Life of St. 

Iodasaf - E. Kh.). Version B derives from an Arabic-Christian version which seems 

to have been composed based on a non-Christian Arabic redaction, translated 

from Pahlavi“. ‘’The Greek version was not written by John of Damascus, nor 



Elguja Khintibidze 

Great News about the Translation Work of Euthymius the Athonite 

 80 

does it belong to Euthymius the Athonite“. ‘’The Greek version is the so-called 

metaphrastic redaction. It was compiled on the basis of the translation made by 

Euthymius, using other sources as well. The author of this metaphrastic redaction 

must be Symeon Metaphrastes himself, a contemporary of Euthymius the 

Athonite”.  

D. Lang, based on these conclusions assumed that the Greek translation of 

the Georgian Balavari, which may have been made for the needs of Symeon Me-

taphrastes, must have been later metaphrasted by one of Symeon Metaphrastes’ 

disciples [22, p. XXXII].  

Thus both controversial points of view expressed by the German Byzanti-

nists (Symeon Metaphrastes used Balavari translated by Euthymius; Euthymius' 

translation was later metaphrasted by someone else) were expressed in different 

ways in the hypothetical assumptions of Georgian scholars. Such assumptions of 

Georgian scholars are rarely based on strict arguments but represent theoreti-

cal possibilities made up for a specific purpose. In the studies of Byzantinists, 

the authors seem to rely on them. This situation seems to be reflected in Høgel's 

article. I will try to comment on a couple of cases. 

 

Colophon (Testament) of Iovanne the Athonite. Colophon (Testament) of  
Iovanne the Athonite. In connection with the problem of Barlaam, Byzantine  
studies scholars frequently mention Iovanne's (Euthymius Father's) Colophon 

about Euthymius translations. Balavari is not mentioned in the version of Colophon 

considered reliable in earlier studies of Georgian scholars. Because of this, so-

me scholars thought that Euthymius did not translate Balavari until the 11th 

century. However, as this Colophon was published taking into account all of the 

manuscripts (9), from my point of view, the relationship between the redactions 

requires a special study. The Colophon is attached to the Euthymius translation 

of John Chrysostom’s Commentary on the Gospel of Matthew. The Colophon ca-

me down to us in 9 manuscripts, they show differences. In one passage of the 

Colophon Iovanne lists the books translated by his son. According to one manus-

cript (N20 of the Kutaisi Historical Museum), this list includes "თარგმანებაი 

ბალავარისი" (“Translation//Commentary of Balavari”). In the rest of the manus-

cripts, this title does not appear. In this context, Iovanne speaks about Euthymi-

us' achievements concerning translating theological books from Greek into Ge-

orgian: he writes that he was worried about the lack of sacred books in Georgi-



ქართველოლოგი – THE KARTVELOLOGIST 

29, 2021-2022 

 81 

an and encourage  his son to learn Greek, and instructed him to translate books  

from Greek into Georgian [12, p. 339] Based on this context, it is natural to     
assume that Iovanne lists the books translated from Greek into Georgian by  
Euthymius, which caused a difference of opinion regarding the version in which 

“Translation//Commentary of Balavari” is named (Kutaisi N20). Dölger relied on 

this version and referred to it to strengthen his assumption concerning Euthymi-

us translating Balavari from Greek into Georgian [13, p. 37]. Other researchers 

of Barlaam-romance (K. Kekelidze [5, p. 188], P. Peeters [24, p. 286] and others) 

prefer and consider reliable the version of the Colophon that is read in the other 

manuscripts. Therefore, it was considered that the reference to Euthymius trans-
lation of Balavari from Georgian to Greek was not confirmed in Georgian sources 

until the 11th century. More modern explorers of European Byzantine studies 

who support the point of view that Barlaam was translated by Euthymius in the 

10th century, explain that it was not mentioned in Iovanne's Colophon by the 

fact that Euthymius’ works translated from Georgian into Greek could not be 

included in this list [17, p. 357]. I assumed that the list of Iovanne's Colophon 

should not be understood in such a way that it contains only the books transla-

ted from Greek into Georgian. This opinion is not categorically expressed in the 

Colophon. Thus, I would consider that the mention of Balavari in this list comes 

from Iovanne [20, p. 281]. Now I would like to present the argumentation of this 

assumption. 

The version of the Colophon by Iovanne, which mentions Balavari in fifth 

place in the list of Euphemius' writings, as mentioned above, survives in only 

one manuscript (N20 of Kutaisi). The manuscript, which used to belong to Gelati 

Monastery, is dated and copied in 1048 in Manglisi. [7, p. 95]. Another edition 

of this Colophon, which does not mention Balavari, is preserved in 8 manus-

cripts some of which are from the 11th century. Two were copied on Athos du-

ring the lifetime of Euthymius; in particular, the dated one - Ath. 13 (1008), and 

Ath. 10 dated 1002 [8, p. 97]. The conclusion that was drawn from these facts 

seems natural: the version that does not mention Balavari is from Iovanne. It 

has reached us through many older manuscripts, and according to the context, 

the work translated from Georgian into Greek would not have been included in 

this list. 

I base my opinion that Iovanne’s original version is the one that mentions 

Balavari, on the following circumstances. 



Elguja Khintibidze 

Great News about the Translation Work of Euthymius the Athonite 

 82 

1. It is not categorically stated in the Colophon that Iovanne lists only the books 

translated from Greek into Georgian by Euthymius. As I have seen above, Iovan-

ne writes that he was worried about the lack of books in Georgian, and tried to 

encourage his son to learn Greek and make him translate books from Greek into 

Georgian; he continues that they wrote books as much as they could write [12, 

p. 340]4. This notice is followed by the list in which Balavari is read in fifth 

place. Iovanne's words about ‘’they wrote the books” rather indicate that the 

following books were written by them (Euthymius and Iovanne), and not that 

Euthymius translated these books from Greek to the Georgian language. 

 

2. Iovanne wrote this Colophon when he was very old and weak, which he 

repeatedly points out. The text is not in order either, the theological and 

common life passages are interwoven in such an unorganized way that some 

researchers consider the text to be an incoherent combination of the Colophon 
of Euthymius and Iovanne. Nevertheless, the very section of the Colophon, 

which is the subject of our interest at this time, shows that Iovanne tells us 

about his own merits (his service to the country) and points to them himself. In 

the country of Kartli, there was a considerable lack of books and he made a big 

effort and listed his merits: he made his son learn Greek; forced him to translate 

books from Greek into Georgian. And they together wrote books as much as 

they could write. So, according to the Colophon, there are different facts: 

Iovanne's employment of his son to translate books from Greek into Georgian, 

and on the other hand, Euthymius and Iovanne's writing of books.  

 

3. The widely-spread point of view which considers the version of the 

Colophon presented in the Kutaisi N20 manuscript to have been written later, is 

based on the assumption that some copyists of the Colophon knew that 

Euthymius translated Balavari and therefore added the work to the list. I think 

this assumption is highly questionable. First, it is hard to believe that a copyist 

would have been aware that Barlaam was written in Greek by Euthymius, did 

not pay attention to the fact that it was not expected to be mentioned among the 

                                                      
4 The text of the Colophon from MS. Ath. 10 we refer to is based on R. Blake's description. 

In the cited quotations, the text has been corrected with the latest description of the Athos 
manuscripts (J. Gippert, B. Outtier and others). 



ქართველოლოგი – THE KARTVELOLOGIST 

29, 2021-2022 

 83 

books listed by Iovanne, and added it to the list. This is when the books 

translated by Euthymius from Greek into Georgian, which appear in other 

versions, are not mentioned in this Colophon. If Balavari's translation were an 

addition to this list, it would have been added at the bottom, and not in the fifth 

place. Attention should also be paid to the fact that Balavari named in this list 

does not refer to the translation of Balavari, but to the writing of "თარგმანებაჲ 

ბალავარისი" (“Translation//Commentaries of Balavari”). It is the same type of 

title as the one mentioned beside it – “თარგმანებაჲ (commentaries) of John's 

Holy Gospel” by John Crysostom. Iovanne says that the Commentary of Balavari 

was written by Euthymius and himself. We can also propose that Iovanne is 

vaguely hinting at a new literary style at that time, i.e. rewriting (metaphrasing) 

of Balavari [20, pp. 277-78]. Secondly, in another version of the Colophon, 

which is preserved in earlier Athonite manuscripts (namely, Ath. 10, Ath. 136), 

in addition to the first version, 6 other works translated by Euthymius are 

named. In these versions, the list of translated works of Euthymius is complete, 

and Balavari is removed because it was mistakenly considered among the works 

translated from Greek into Georgian. Based on the above, I think that the 

version preserved in the above-mentioned Athonite manuscripts of Iovanne's 

Colophon were later reworked while the version preserved in the Kutaisi 

manuscript must be the original.  

This kind of revision of this Colophon could probably take place in the 

theological circle of the Georgians in Athos, and maybe under the supervision of 

Euthymius. Only there was it possible to understand that on Iovanne's list there 

was no place for the work created by Euthymius by reworking the Georgian    
Balavari, into Greek. That's why along with the removal of the Balavari from this 

list, other works were added to it, translated by Euthymius from Georgian, 

which Euthymius either translated after writing the Colophon, or Iovanne      
missed (he did not name) them. This Colophon appears in such, reworked versi-

on in the Athos N10 manuscript, which is dated 1002. At this time, Euthymius is 

already the main authority in the theological-literary circle of Iviron. It is clear 

that he was interested in the reworking of the Colophon. A manuscript of John 

Chrysostom’s Commentary on the Gospel of Matthew, copied in 1008 during the 

lifetime of Euthymius and ordered by him, has been preserved – Ath. 13. From 

the Colophon included in this manuscript, “Part II, the section where Iovanne 

speaks about the merits of Euthymius and names the books translated by 



Elguja Khintibidze 

Great News about the Translation Work of Euthymius the Athonite 

 84 

Euthymius is removed” [9, p. 97]. The version referred to Balavari is earlier 

than the other versions. This is indicated by the preserved date in this 

manuscript (Kutaisi N20) – 1002, which indicates either the completion of the 

translation Commentary on the Gospel of Matthew by Euthymius or the time of 

the writing of the manuscript from which the MS preserved in the Kutaisi 

originates. In Ath. 10, which is considered to be the earliest extant manuscript 

containing these works, this note is no longer being read.5 Therefore, we can 

conclude that at the beginning of the 11th century, it is indicated in the old 

Georgian sources that Euthymius the Athonite was already working on the 

creation of the Barlaam-romance [20, p. 221]. 

 
About the creation of Barlaam-romance. The findings from the discussion 

of this issue are not sufficient to date the creation of Greek Barlaam by Euthymi-

us. Nor can we support the assumption that Euthymius’ Balavari had already be-

en translated by the beginning of the 980s, and Symeon Logothetes used it in 

his Menologion, as R. Volk believed. We should not solve the issue so easily that 

Euthymius somehow came across metaphrastic texts and decided to translate 

Balavari with their help [17, p. 6]. My view regarding the creation of Greek Bar-
laam for European scientific circles was known at the end of the previous cen-

tury. It was published as an abstract in the Materials of the XIX International 

Congress of Byzantine studies in Copenhagen in 1996 [19]; and as an article in 

Rome, in the magazine Orientalia Cristiana Periodica, in 1997 [18]. In 2000 it 

was delivered at the International Conference in St. Petersburg and published 

in its Materials [32]. This point of view was also presented in 2011 at the 22nd 

International Congress of Byzantine studies in Sofia [21].  

The creation of the Greek Story of the Barlaam and Ioasaph cannot be 

considered a random circumstance, a creative act of the author's personal 

interest. It seems that the idea of popularizing the work has a lot of support 

from the very beginning. The work created approximately during the last 

decades of the 10th century have been preserved in dozens of manuscripts since 

the beginning of the 11th and later in the same century. In the same century, it 

was translated into Latin twice, probably into Russian and Arabic too. While 

                                                      
5 That is why, I think, it is not correct to transfer the date-referring part from the MS of 

Kutaisi 20 to Ath. 10. In the latter the date is deliberately omitted. 



ქართველოლოგი – THE KARTVELOLOGIST 

29, 2021-2022 

 85 

Barlaam and Ioasaph were not Saints of the Greek Church at this time. Their 

canonization appears in the Calendar of the Byzantine Church a whole century 

later. I think that there must have been a need and a reason for the emergence 

of such hagiographical works in the socio-political and religious life of Byzanti-

um during the period of creation of the works. In my opinion, the thematic and 

ideological framework and outline of the Barlaam novel indicate this reason and 

need. This is not only a presentation of the merits and spiritual exaltation of two 

believers but also the conversion to Christianity of a pagan country that surpasses 

it, the condemnation of paganism, the apology of Christianity and the demon-

stration of the progress of a Christianized country. [18, p. 499].  

Propagation of this ideology was on the agenda for the Byzantine state and 

church throughout the tenth century, and it became a vital interest in the last 

two decades of the same century. It was a matter of Christianization of the 

pagan Russ and all the northern Slavs – Bulgarians, Serbs. From the second half 

of the 9th century, one of the main directions of the foreign policy of the 

Byzantine Empire was the conversion of the pagan peoples living in the north to 

Christianity. Historical sources about Byzantine emperors clearly state this [18, 

pp. 500-501]: Nikephoros I (802-811), Basil I (867-886), Constantine Porphy-

rogenet (913-959), Romanos I (920-944), Nikephoros II (963-969), John I - 

Tzimisces (969-976), Basil II (976-1025) [27, pp. 322-325]. The last wrathful 

emperor of these lists Basil II finished the conversion of the Bulgarians to 

Christianity and unified the empire with fire and sword. Previously, the diplo-

macy of the Royal court and the Patriarchate made Russia a long-term friend of 

Byzantium, through the conversion of the Russian chief Vladimir. In 986, the 

great commander of the Empire rebelled against the Royal court, and a large 

army of the Southern provinces marched against the Capital. The Emperor 

asked Vladimir, the young chief of Kyiev Russ, for help. The diplomatic plan was 

such: Vladimir was to send an army of 6,000 to help Emperor Basil, and then, if 

Vladimir converted his people to Christianity and baptized them, He would be 

allowed to marry the emperor's young sister, Anna. The negotiations were per-

formed after some contradictions and complications. Princess Anne was sent to 

Russia as a queen, with a large body of priests to baptize the Royal court and 

the people. It was in 988 or 989. This is the time when the Byzantine Royal      
court and the Patriarchate of Constantinople needed a condemnation of paga-

nism, an apologue for the new religion, a simple and attractive interpretation of 



Elguja Khintibidze 

Great News about the Translation Work of Euthymius the Athonite 

 86 

the main postulates of the faith, and the narration of an attractive story of the 

young king's establishment of happiness through the Christianization of the 

country. This mission is served by the brilliant theological novel by Euthymius 

the Athonite in Greek – Edifying History of Barlaam and Iosaph.  

The main ideological centre supporting the Royal court of Byzantium was 

the monastic corporation of Athos and its spiritual leader, Athanasius the Great. 

The main intellectual support of Athanasius was the educated group of Athonite 

Georgians (according to the will of Athanasius, after him the spiritual leader of 

the entire monastic corporation of Mount Athos was the head of the Georgian 

brotherhood Iovane, and after his death, his son Euthymius). The Georgians of 

Iviron were also directly connected with the interests of the Royal court (in or-

der to defeat the rebelling Byzantine chieftain in 976, the Royal court sent Geor-

gian monk Iovanne-Tornike from Athos to seek help from the Georgian King-
dom). Therefore, it is not surprising that the Georgian intellectuals of Iviron   
were interested in the problems that were very relevant for the Byzantine Royal 

court and the Church.  

The material facts that have reached us seem to indicate that the 

chronology of the creation and distribution of the Greek Barlaam is related to 

the era of the Christianization of the Kyiev Russ. These are Greek manuscripts 

of that work, some of which date back to the end of the 10th century or the 

beginning of the 11th century. This probably indicates the creation of the work 

at the end of the last two decades of the 10th century. This period can also be as-

sumed as the date of the writing of the “Translation of Balavari” by Euthymius, 

discussed above, in the Colophon of Iovanne of Athonite. In the Iovanne's Colop-

hon a kind of chronological sequence can be seen in the list of Euthymius's trans-
lations. The first three works named here were already translated by Euthymius 

in the early 980s [5, pp. 198-204]. And the Balavari is named in the fifth place in 

this list. It is very important that the very old trace of the Story of Barlaam and 

Ioasaph appears in Russian literature. The old Russian translation of the 

excerpts and parables of this work is included in the ancient Russian 

Christological collection – Prologue [31, pp. 70-89]. It is believed that the 

Russian translation of Barlaam is made directly from the Greek language into 

Russian in Kyiv no later than the first half of the 12th century. The Serbian and 

Bulgarian translations of the work made in the XIII-XIV centuries comes from 

Athos [31, p. 107]. Russian manuscripts of Barlaam and Ioasaph’s, in full or 



ქართველოლოგი – THE KARTVELOLOGIST 

29, 2021-2022 

 87 

fragmented, reach 1000 copies [30, p. 246]. An oldest Greek dated manuscript 

of Barlaam, written in 1021, during the life of Euthymius, is still kept in the Kiev 

Museum. 

In conclusion, according to my point of view the creation of Greek 

Barlaam-romance, should be dated to about the last two decades of the X 

century and must be inspired by the idea of the Christianisation of the North 

Gentile neighbours, Russians and Slavs in general, by Byzantine Royal court and 

the Byzantine Church. This view is committed from the end of the first decade of 

the 21st century in European Byzantinist works. In 2013, a dissertation of A. Ri-

bas about Barlaam-romance was published in Portugal. One of the main theses 

of this dissertation is that the creation of this work should be related to the 

Christianisation of North Gentile Slavs by the Byzantine Empire. In 2011, at the 

22nd Congress of Byzantinists, after sending the thesis of my report, I received a 

letter from the well-known Barlaam researcher I. Grossmann, accompanied by 

his research published in 2009 (referred to above) on the interrelation of the 

texts of Barlaam and Menologion. I would like to bring this short letter to the 

full form:  

Jannis Grossmann <jannis.grossmann@gmx.at> 

To: khintibidze@yahoo.com Fri, May 13, 2011 at 1:16 PM 

“Dear Prof. Khintibidze, I saw today that you will have a communication in Sofia 

on the story of Barlaam and Ioasaph. If you do not mind, I would like to send you 

my article on the Barlaam story published last year in Vienna. I hope this might 

be useful for you. Unfortunately, I came across your article published in OCP 

(Orientalia Cristiana Periodica – E.Kh.) after I finished my article for publicati-

on, so I could not cite it any more. However, I am glad that you agree with my 

dating at the end of the 10th c. for the creation of the Barlaam, though I have a 

different approach. In my article I try to show that the Barlaam is citing the Me-

taphrastes Menologion and not vice verca as Volk believed. What is not clear in 

my article and I plan to publish it in another, is that I believe that Euthymios the 

Athonite made the translation of the Balavariani, and that this translation was 

used by another writer who produced the Barlaam story. Since I do not know 

Georgian and I do not think that I will learn it once, I think a study of the Geor-



Elguja Khintibidze 

Great News about the Translation Work of Euthymius the Athonite 

 88 

gian Balavariani and the parallel Greek passages of the Barlaam could reveal 

new aspects of the composition of the latter. Sincerely, Ioannis Grossmann” 

I. Grossman's study convincingly proves that R. Volk's point of view on the 

relationship between Barlaam and Menologion is not credible. Grossman cites 

extracts from Volk's study, confirming the similarity of some passages from 

Barlaam, Menologion and the pre-metaprastic Lives of some Saints. According 

to Grossmann’s conclusion, contrary to Volk's view, Barlaam derives from Meno-

logion. And the latter – from the previous metaphrastic Lives. Grossman's opini-

on that the Euthymius translation of Balavari was later reworked by an un-

known author into Barlaam is a repetition of the previously expressed assumpti-

on, which is not based on any argument and is also probably incorrect at the le-

vel of facts known today. Neither the Georgian nor the Greek sources show any 

reference to the reworking of Euthymius's translated Balavari by someone. On 

the other hand, it is unlikely that Euthymius, who, during this period was the 

spiritual leader of the entire monastic corporation of Athos, and was mainly en-

gaged in literary activities in the last decade of his life, would have commissio-

ned his Barlaam-romance to be edited by someone else.  

 
About Ioann (John) from the Lemma of Barlaam. The solution to the 

problematic issues of the Greek Barlaam with “light” assumptions was 

characteristic mainly of the research of the first half of the previous century. 

One of them was to clarify the question of the authorship of the Story by 

establishing the identity of the monk of the monastery of Saint Sabba Ioane (διὰ 

Ἰωάννου μοναχοῦ), who brought this story to the Holy City, outlined in the so-

called Barlaam's Lemma. As is known, the old Greek manuscripts of Barlaam-

romance begin with a long title or the so-called Lemma. One of the versions of 

this Lemma, which, in my opinion, according to Zotenberg's and Dölger's point 

of view, must be the original one, reads as follows: "An edifying story from the 

inner land of the Ethiopians, called the land of the Indians, thence brought to 

the Holy City by John the monk (an honorable man and a virtuous, of the 

monastery of Saint Sabas)" (English Translation by G. R. Woodward and H. 

Mattingly). It is this Ioann (John) from the lavra of St. Sabba whose identity is 

specified in manuscripts as John of Sinai, John of Tabennisi, or mainly John of 

Damascus. Based on the same Ioann from Lemma, some research has suggested 



ქართველოლოგი – THE KARTVELOLOGIST 

29, 2021-2022 

 89 

the anonymous Ioann of the 6th century (H. Zotenberg), or Ioann the Ethiopian 

traveller of the 9th century (A. Kazdan), as the author of Barlaam. Such assump-
tions are certainly non-scientific, and the already passed stage of the issue of re-

search. Subsequent studies were based on the discovery of facts hinting at Bar-

laam in Byzantine sources (P. Peeters); the search for sources of theological 

passages that take place in the Eastern narrative of Balavari (F. Dölger, R. 

Volk); connection of the plot of the Greek Barlaam with earlier oriental (Arabic 

and Georgian) works of the same plot (D. Gimaret, E. Khintibidze). By itself, the 

identity of Ioann, who brought the story (or book) to the Holy City, as mentioned 

in the Lemma, is certainly interesting (another thing is that it is unscientific to 

identify the author of the narrative by such assumptions). The reference to the 

narrator or the “bearer” of some books or stories is characteristic of medieval 

writing, which does not indicate real facts in any case. For example, the same 

kind of reference is the most popular version of the Georgian Balavari – The 

Wisdom of Balavari [1, p. 4]. This basis may be found in Peeters’ assumption 

that Ioann from Lemma is fictional, not a real person. This assumption is shared 

by R. Volk [28, p. 85]. Høgel considers the assumption to be a solution to the    
issue [17, p. 354]. For the last decades of the previous century, the view of con-

sidering Euthymius as the author of Barlaam became relevant. It is therefore 

natural that the search for the identity of the monk Ioann, who brought the Indi-

an narrative to the Holy City, must have begun in the Iviron documents. That’s 

why I mentioned the three Iovanne, active figures in the cultural-literary centre 

of Iviron: Iovanne the Athonite, Iovane-Tornike, and Iovanne of Golgotha [10, p. 

7]. I paid special attention to Iovanne-Tornike [20, pp. 219-220]. My assumption, 

as a specific view on this matter, is referred to in European Byzantine studies 

[28, p. 85]. I modestly referred to this assumption. I justified the authorship of 

Euthymius and thought that it would be unscientific to name an opinion based 

on assumptions as an argument. Today, when the fact that Euthymius translated 

Balavari into Greek is no longer in doubt, I will try to present my assumption in 

a clearer and more precise way.  

Let's start by saying that when studying the problems of Barlaam's 

Lemma, in my opinion, we should pay special attention to the beginning of the 

Story ("Prologue" and "Introduction"), where the author talks about himself and 

also, about the details of the creation of the works too. These details lead us to 

the monastic corporation of Athos and specifically to the lavra of Iviron. The na-



Elguja Khintibidze 

Great News about the Translation Work of Euthymius the Athonite 

 90 

me of the person who brought the Story is specified in the Lemma as Ioann. The 

author introduces to the Greek reader India of the narrative brought to him as 

Ethiopia. In my opinion, this confusion also leads to Euthymius. In the translati-

ons of the Eastern languages of the Holy Scriptures (Syrian, Armenian, 

Georgian), the ‘’Ethiopian Queen” in the Apostles was transferred to the “Queen 

of India”. Euthymius translated Greek proper names and terms into Georgian on 

the basis of Biblical texts. Euthymius is the translator of these texts [18, pp. 

493-496]. The connection between Barlaam's lemma (title) and “Prologue” is 

evident in specific details: “an edifying story”, "the inner country of Ethiopia, so-

called Indians”, and the reference to the bearer of the story (in one case to the 

Holy City, in the other – to the author). The title (lemma) says that this is an 

edifying story coming from India brought to the Holy City by the monk John 

(Ioane) of the monastery of Saint Saba. And in the “Prologue” the author men-

tions that he cannot ignore the story which was brought to him by devout men. 

More importantly, according to the Lemma, the bearer of a Story in the 

Holy City seems to be decorated with the epithets of a secular man: “honourable 

and virtuous (valiant, famous) man” (ἀνδρὸς τιμίου καὶ ἐναρέτου)6. From the     
point of view of medieval monastic life, such a presentation of a monk is unex-

pected (let's remember medieval Georgian monks: Ephrem Mtsire, Iovanne  
Minchkhi, Mikael Modrekili, Tsodvili Iordane). On Mount Athos, the bearer of 

books, news, and other great wealth from the East is Iovanne-Tornike. He was 

decorated by his contemporaries with all such secular honours and he did not 

forget him as a monk for a long time. This is especially pointed out by the narra-

tor of his life St. Giorgi the Athonite. He refers to Iovanne-Tornike with the same 

epithets: ,,განთქმულმან და საჩინომან კაცმან“ – ‘’honorable and famous man“ 

[2. p. 50]. In his Colophon attached to the book Samotkhe (Ivir. Geo. 9), 

Iovanne-Tornike, in his prayer to God honorable, mentions his secular titles 

given to him by the Kings [3, p. 47]. These are the words of the Athonite monk, 

the former famous Georgian general, who had the great title of Patrick from the 

Royal court of Byzantium, and after the defeat of the rebel Bardas Skleros, the 

Kings also gave him the honour of Synkellos. Iovanne-Tornike was always men-

                                                      
6 I rely on the translation established in the scholarly literature [7, p. 224-6]. The mention of 

a monk of a monastery and the clarification that he is a man of particular virtues is a 
presentation of some special merits of this person. 



ქართველოლოგი – THE KARTVELOLOGIST 

29, 2021-2022 

 91 

tioned with secular honours not only on Mount Athos but also in Georgian 

monastic circles. He ordered and acquired the greatest treasure of Georgian 

monastic culture – the Athos Bible, copied under his leadership in Oshki. This 

huge book has several scribes who make notes at the end of each book of the 

Bible, blessing Iovanne-Tornike by noting his secular honorary titles (Ivir. Geo. 

1, 117v, 148r, 220v, 271v, 397r). 

 
Lemma’s Ioann (John) – monk of St. Sabbas monastery. The Greek 

Barlaam's lemma hides another mysterious fact. Iovanne, the “honorable and 

virtuous” man who brought the “edifying story” to the Holy City, is presented as 

“the monk of the Saint Sabba Monastery”. There is no indication in Georgian  
sources whether Iovanne-Tornike ever visited Jerusalem and the famous Saint 

Sabba monastery. 

Today, almost all Byzantine studies scholars consider that Euthymius 

translated the Balavari from Georgian into Greek. As I stated above, monk Ioann 

who brought this Story to the Holy City was Iovanne-Tornike. Based on these 

postulates, I would like to present one modest assumption. The Athos monk 

Iovanne, the former famous commander of the Georgian kingdom of Tao-

Klarjeti, left the Holy Mount in 976 to help the young Greek kings and went to 

the East to battle against the rebellious Barda Skleros. He returned to Athos in 

979, after Skleros’ defeat. Throughout this time, he remains a monk in the name 

of Iovane-Tornike and has close contact with the Tao-Klarjeti great Georgian 

monastery complex. During this period, Georgian sources show the connection 

of Iovane-Tornike mainly with the great Georgian monastic cultural centre of 

Oshki. The two-volume Georgian Bible transcribed in Oshki in 978 by order of 

Iovanne-Tornike is currently kept in the Georgian library of Iviron. This was the 

period when Iovanne-Tornike was in the East, from where he brought to Athos a 

large amount of wealth and also many monks [2, p. 299]. The Samotkhe 

mentioned above, in which the Iovanne-Tornike’s Colophon is included, was also 

ordered and copied in Oshki and purchased by him. In the Colophon he speaks 

about himself (Ivir. Geo. 9, 377v): “I, Iovanne former Tornike, and my brother, 

Iovanne Varazvache... purchased and wrote this Holy book...”. Thus ends the 

Colophon of Iovanne-Tornike: “This holy book was written in the Great Oshki, in 

the place of the Holy Baptist, when Saba was the Head (Abbot) of the 

monastery, Christ blessed him!” [3, p. 47]. The Athos Bible was also written in 



Elguja Khintibidze 

Great News about the Translation Work of Euthymius the Athonite 

 92 

the same Lavra, which is indicated by one of the scribes in exactly the same 

words: “This holy book was written in the Lavra Great Oshki, in the dwelling of 

the Holy Baptist” (Ivir. Geo 1, 213v). The Bible and Samotkhe were copied in 

978 and 977in the Oshki monastery during the leadership of Saba (Saba was the 

Abbot of the monastery). A year later (979-980), in the same place, on the 

orders of Ivane Tornike, another theological book was rewritten ("Sermon de 

Cosmas le Skeuophylax sur la translation des reliques de saint Jean               
Chrysostome..." – Ivir. Geo. 3). The scribe begins his Colophon by mentioning 

the names of the persons who ordered the copy of the book and ends by 

referring to the place where the book was copied (6, p. 29): “This holy book was 

written in the Great Lavra Oshki, in the place of the Holy and Great Baptist, 

when the Saint Father Saba was the Head (Abbot), may God be glorified...” (Ivir. 

Geo. 3,141v). Apparently, in his native monastery, the Abbot of Oshki was called 

“Saint Father Saba”. In 979, Iovanne-Tornike returns to Athos with books, 

including his own Colophons, and copied by his order in Oshki, when Saba was 

the Abbot. And it is natural that on Athos he was called “monk of the Saint Saba 

Monastery”. It is expected that the book brought to the Georgian Lavra of Athos 

by Iovanne-Tornike, a monk from Oshki monastery during the time of the 

hierarchy of Saint Saba, would probably be named by the translator and the 

author (Euthymius) himself as the book brought by “the honorable and virtuous 

man, the monk of the Saint Sabba Monastery“. This is how it is mentioned in the 

lemma (title) of almost all the old manuscripts of the Greek Barlaam: μονῆς τοῦ 
ἁγίου Σάββα (8, გვ. 224-6). Later on, naturally, in the minds of Greek and Latin 

scribes, "the monk of St. Sabba Monastery" was perceived as a monk of the 

Great Laura of Saint Sabbas (Mar Saba) due to the great popularity of this 

famous monastery. The scribes and commentators of the Middle Ages also 

changed the Georgian monk of Iviron Iovanne to John (Ioann) of Damascus or 

John (Ioann) of Sinai, also because of the great popularity of the latter.  

We also need to focus on one fact. As I mentioned above, according to 

Barlaam-romance's  lemma, the bearer of the Story in the Holy City was “the 

monk of the Saint Sabba Monastery” (Ἰωάννου μοναχοῦ .... μονῆς τοῦ ἁγίου Σάββα). Are these words a typical reference to the famous monastery complex of 

St. Sabbas near Jerusalem? Of course, Greek and Latin scribes of the Middle 

Ages, as well as Byzantine studies scholars, could take these words as a 

reference to the famous monastery of St. Sabbas near Jerusalem. But it is 



ქართველოლოგი – THE KARTVELOLOGIST 

29, 2021-2022 

 93 

unlikely that the author of Barlaam if he considered the bearer of the Story a 

monk of the great and famous Sabba Lavra, would call him that. The fact is that 

the great Palestinian ascetic of the 5th-6th centuries, Sabba, inherited the name 

“Sanctified” (ἁγιασμένος) and was called that way both in the Middle Ages and 

later. "Blessed" (ὅσιος) is established as an epithet of his spiritual height in most 

cases, both in medieval sources and in later ones. This is how he is named in the 

Georgian translation of the 8th century of the version of his Life by Cyril of 

Scythopolis; and in the late metaphrastic Greek version of the same work: Βίος καὶ πολιτεία τοῦ ὁσίου πατρὸς ἡμῶν Σάββα. Both in this ancient source of his Life, 

and in the established tradition, the ascetic abode of Sabba (like others under 

his care) is called a "laura" (Λαῦρα), and not a monastery. While in the old 

Georgian translation of his Life other houses of ascetics are more often referred 

to as "monasteries". That is why the largest monastery complex of St. Sabba 

(Mar Saba) is mentioned in both old Greek and modern Greek sources as The 

Laura of Blessed Sabba the Sanctified – ἡ Λαύρα τοῦ ὁσίου Σάββα ἁγιασμένου 

(Ἱερὰ Λαύρα τοῦ Ὁσίου Σάββα τοῦ Ἡγιασμένου). So, the “honourable and famous 

man" of the lemma of the Barlaam-romance, monk Ioann (John), is not a monk of 

the Laura of the Blessed Sabba the Sanctified, but a monk of some monastery, 

the abbot of which is Saint Saba (Ἰωάννου μοναχοῦ .... μονῆς τοῦ ἁγίου Σάββα).  

Let's return to the creative activity of Eutymius. A long process of research 

of Greek Barlaam, predominantly the relations revealed by Falk's editorship 

with the Symeon Logothets’ Menologion and I. Grossman's clarification of this 

relationship (Barlaam's text is based on the Menologion and not the other way 

around) revealed Euthymius' creative style as a writer and translator and the 

importance of his work not only in the process of Georgian but also in Byzantine 

literature. According to Høgel, “Euthymius, by admitting that he metaphrasted 

countless Greek-Georgian translations and the great Georgian-Greek 

translation, Barlaam, can really be called a metaphrast” ... “Euthymius’ literary 

importance comes with the influence of Georgians not only on the life of Mount 

Athos but on the intellectual life in Byzantium. Not only did the story of Barlaam 

and loasaph become a widely read text, but the Georgian influence on bringing 

the Metaphrastic text to success seems to have been extensive” [17, p. 364]. It 

is not new for the studies of Georgian scholars to reveal that the Story of Barla-

am and Ioasaph is a metaphrastic work. This provision also originates from Ke-

kelidze's research. As I mentioned above, he thought that Euthymius translated 



Elguja Khintibidze 

Great News about the Translation Work of Euthymius the Athonite 

 94 

Balavari from Georgian into Greek, and then this translation was probably me-

taphrased by Symeon Logothetes; according to European researchers – by one 

of Symeon's disciples. My study “The Greek romance of Barlaam and Ioasaph: a 

metaphrastic hagiographic work” was first published in the 70s of the last 

century and was subsequently included in my Georgian, Russian and English 

monographs under the same title [20, pp. 269-279]. It is an important 

innovation to discover that Euthymius in the Greek Barlaam makes very 

extensive use of individual phrases or passages from Symeon's Metaphrastic 

Menologion to supplement narrative or statements that came from Balavari and 

biblical or patristic literature. Høgel notes that this is similar to Symeon's me-

taphrastic style. In addition to the primary source (which he sometimes rewor-

ked), Symeon also used other secondary literature to fill the text with additional 

information. And Euthymius uses sections of metaphrastic texts not for the pur-

pose of additional information, but directly, ready and useful phrases which   
serve to present the opinion or statement more clearly. Along with this, attenti-

on is also paid to the fact that Euthymius translates a number of metaphrastic-

hagiographic texts from Symeon's Menologion into Georgian. Høgel concludes 

that Euthymius’ literary style is metaphrastic, but different from the style of 

Symeon Metaphrastes. That's why he asks the question: can Euthymius be     
called a metaphrast, which was written like this by adding a question mark in 

the title of the essay: “Euthymios the Athonite Greek – Georgian and Georgian – 

Greek translator and metaprast?” Yes! As it turns out, Euthymius’ literary style 

emerged from the literary work of Symeon Metaphrastes. In my opinion, we can 

also assume that Euthymius is one of Symeon's disciples and not just a follower. 

It is also possible that he (as a good connoisseur of the Greek language and 

Royal etiquette) was in Constantinople not for a short time in the early 80s of 

the 10th century and had a relationship with the great official of the Royal court, 

Symeon Logothetes. At that time, it was necessary to have a close contact with 

the Royal court of the Georgian brotherhood of Athos in order to sign the proper 

deeds of the great Royal donation to Iovanne-Tornike and to agree on the per-

mission for the construction of Iviron. This assumption can be confirmed by the 

research of the historical documents of the Byzantine Royal court at that time. 

This is indicated by the amazing loyalty and efforts to save the Menologion of 

Symeon Metaphrastes, which the Athonite scribes showed during the epitropha-

te of Euthymius.  



ქართველოლოგი – THE KARTVELOLOGIST 

29, 2021-2022 

 95 

At the same time, I think it would not be correct to refer to Euthymius the 

Athonite, like Symeon Logothetes, by the name of Metaphrast. The fact is that 

the term metaphrast has been established in the scholarly literature as the na-

me of one direction of the hagiographic genre (Cymenian, Metaphrastical, 

Svinaksar). With his style (omission-addition style) Euthymius translates not 

only hagiographic works from Greek, but also almost all other – dogmatic, 

canonical, exegetical... texts. He not only adds facts or passages from other 

works, but also shortens them and, moreover, often explains individual details 

for the Georgian readers. That's why we have to take into account Eprem 

Mtsire's assessment: our Holy Father Euthymius omits and adds while 

translated Greek texts. 

The other thing is that Euthymius the Athonite was a continuator of the 

metaprastic activity and, as it turned out, he was also a defender and survivor of 

the great literary heritage of Symeon Logothetes. Symeon Logothetes' 

metaphrastic activity probably ceased by 984, during the reign of Basil II, and 

he left the Royal court. His Menologion was not fully tolerated in the spiritual 

circles. A new study indicates that it was through the efforts of Mount Athos 

and, in particular, the monastic circle of Iviron that Menologion was rewritten in 

many ways in the first decades of the 11th century. And these are the years 

when the spiritual leader of the entire monastic corporation of Athos was 

Euthymius the Athonite. I think this circumstance also indicates Euthymius’ 

personal loyalty and respect for the person of Symeon Logothet. “It seems that 

the Georgian influence on bringing the Metaphrastic text to success seems to 

have been extensive, even if it is difficult to assess the exact nature of the Iviron 

̓s dedication to the Metaphrastic enterprise through production of Greek 

manuscripts containing Metaphrastic texts, translations of these into Georgian, 

and recirculation of the same in the form of text bits in the Barlaam. But 

Euthymios and others at the Iviron certainly cherished these texts” [17, p. 364]. 
 

 

 

 
 
 



Elguja Khintibidze 

Great News about the Translation Work of Euthymius the Athonite 

 96 

Bibliography  

 

1. Balavariani. The Georgian versions of the Story of Barlaam and Ioasaph. (Ed. 

By I. Abuladze), Tbilisi 1957. [ბალავარიანის ქართული რედაქციები (ილ. 

აბულაძის გამოცემა). თბ. 1957]. 

2. Giorgi the Athonite, “The life of Iovane and Euthymius”: Monuments of old 

Georgian Hagiographic Lirerature, Tbilisi 1967, pp.38-100 [გიორგი მთაწმი-
დელი, „ცხოვრება იოვანესი და ეფთჳმესი“: ძველი ქართული აგიოგრაფი-
ული ლიტერატურის ძეგლები, II, თბ. 1967]. 

3. Iovane-Tornike, Colophon on the book Samotkhe: Description of the 

Georgian manuscripts. Athonite collection, I. “Metsniereba” Tb. 1986 [იოვა-
ნე-თორნიკეს ანდერძი წიგნზე „სამოთხე“: ქართულ ხელნაწერთა აღწერი-
ლობა, ათონური კოლექცია I, „მეცნიერება“, თბ. 1986]. 

4. Kekelidze, K., The Romans of “Barlaam and Ioasaph” In Cristian literature. 

In: Etudes in the History of old Georgian literature, VI, pp. 41-71, Tb. 1960. 

[კეკელიძე კ., „ბალავარიანის“ რომანი ქრისტიანულ მწერლობაში“: ეტი-

უდები ძველი ქართული ლიტერატურის ისტორიიდან, VI, თბ. 1960]. 

5. Kekelidze, K., History of Georgian literature, vol. I, Tb. 1960. [კეკელიძე კ., 

ქართული ლიტერატურის ისტორია, ტ. I, თბ. 1960]. 

6. Description of Georgian manuscripts (Athonian collecti on, I). Edited by E. 

Metreveli. Tb., "Metcniereba" 1986. [ქართულ ხელნაწერთა აღწერილობა 

(ათონური კოლექცია, I), ელ. მეტრეველის რედაქციით. თბ., „მეცნიერება“ 

1986]. 

7. Description of the manuscripts of the Kutaisi State Historical Museum, (Ed. 

E. Nikoladze) Tb., 1953 [ქუთაისის სახელმწიფო ისტორიული მუზეუმის 

ხელნაწერთა აღწერილობა, ტ. I, (შემდგენელი ე. ნიკოლაძე).  თბ. 1953]. 

8. Qaukhchishvili, S., History of Greek literature, vol. III, Tb. 1973 [ყაუხჩიშვილი 

ს., ბერძნული ლიტერატურის ისტორია, ტ. III, თბ. 1973]. 

9. Tskitishvili T., Tvaltvadze D., ‘’On the observation of the text attached to the 

Commentares of John's Holy Gospel by John Crysostom”: Studies of Tbilisi 

State University’s chair of the old Georgian language, vol. 30. Tb., 2001, pp. 

95-114. [ცქიტიშვილი თ., თვალთვაძე დ., “იოანე ოქროპირის მათეს სახა-

რების განმარტების ექვთიმე მთაწიდლისეულ ქართულ თარგმანზე დართული 

ტექსტისთვის“: თსუ ძველი ქართული ენის კათედრის შრომები, ტ. 30. თბ. 

2001, გვ. 95-114]. 



ქართველოლოგი – THE KARTVELOLOGIST 

29, 2021-2022 

 97 

10. Khintibidze E., “One more new assumption about the authorship of Barlaam 

and Ioasaph, mastership of medieval literature”: Matsne (language and 

Literature), Tb. 2003. [ხინთიბიძე ე., „კიდევ ერთი ახლებური თვალსაზრისი 

შუასაუკუნეების ევროპული ლიტერატურის შედევრის – ვარლაამ და 

იოასაფის ავტორობის საკითხზე“: მაცნე (ენისა და ლიტერატურის სერია), 

თბ. 2003]. 

11.  Beck H. G., Geschichte der byzantinischen Volksliteratur, München 1971. 

12.  Blake R., Catalogue des manuscrits géorgiens de la Bibliothèque de la Laure 

d'Iviron au Mont Athos. Revue de l'Orient Chrétien, XXVIII, 3-4, 1931-32, pp. 

289-361. 

13. Dölger F, Der griechische Barlaam-Roman ein Werk des H. Johannes von 
Damaskos, Ettal, 1953.  

14. Grossmann J. K., “Die Abhängigkeit der Vita des Barlaam und Ioasaph von 

Menologion des Symeon Meraphrastes”: Jahrbuch Österreichischen Byzan-

tinistik. 59, 2009, pp.87-94. 

15. Høgel C, “The Redaction of Symeon Metaphrastes: Literary aspects of the 

Metaphrastic martyria”: C. Høgel (ed.) Metaphrasis: Redactions and Audi-

ences in Middle Byzantine Hagiography. Oslo: Research Covncil of Norway, 

1996, pp.7-22.  

16. Høgel C, Symeon Metaphrastes: Rewriting and Canonization. Copenhagen: 

Museum Tusculanum Press, 2002. 

17. Høgel C., “Euthymios the Athonite, Greek-Georgian and Georgian-Greek 

Translator – and Metaphrast?”: Mélanges Bernard Flusin éd. par A. Binggeli 

& V. Déroche (travaux et mémoires 23/1), Paris 2019, 353-364. 

18. Khintibidze E., “New Materials on the Origin of Barlaam and Ioasaph”: 

Orientalia Christiana Periodica, V, 63, II, Roma 1997, pp. 491-501. 

19. Khintibidze E., “The Creation of the Byzantine Version of Barlaam and 

Ioasaph and Christianisation of the Rus”: XIX International Congress of By-

zantine Studies. Copenhagen 1996. (Theses). 

20. Khintibidze E., Georgian-Byzantine Literary Contacts, Amsterdam 1996. 

21. Khintibidze E., Mount Athos: the origin of the Edifying Story of Barlaam and 

Ioasaph and its connection with the Slavonic World: 22nd International 

Congress of Byzantine Studies, 2011 Sofia. (Theses). 

22. Lang D. M., “Introduction”, [St. John Damascene], Barlaam and Ioasaph Ro-

mance (with an English Translation by the Rev. G. R. Woodward and H. 



Elguja Khintibidze 

Great News about the Translation Work of Euthymius the Athonite 

 98 

Mattingly. Introduction by D. M. Lang). London, Cambridge, Massachusetts. 

Harvard University Press, 1967. 

23. Lunde, Ingunn, [Review of Høgel's monograph]: Rhetorical Review 1,2; 

October 2003 (http://www.nnrh.dk/RR/index.html). 

24. Peeters P., “La première traduction latine de Barlaam et Joasaph et son 

original grec”: Analecta Bollandiana, t. XLIX, Fasc. III et IV, Bruxelles, Paris 

1931, pp.276-312. 

25. Rabbow P., “Die Legende des Martinian”, WST, 17, 1895. 

26. Ribas A. A., A construção da lenda de Barlaão e Josafá: Um estudo do pro-

cesso de elaboração Hagiográfica em Bizâncio (séculos X-XI). Dissertation, 

Federal University of Paraná, 2013. 

27. Vasilev A. A., History of the Byzantine Empire, v. I. Madison 1958.  

28. Volk R., Die Schriften des Johannes von Damaskos. 6/1, Historia animae 
utilis de Barlaam et loasaph (Spuria). Berlin, New York, 2009. 

29. Volk R., Die Schriften des Johannes von Damaskos. 6/2, Historia animae 

utilis de Barlaam et loasaph (Spuria). Text und zehn Appendices.  Berlin, 

New York, 2006. 

30. Лебедева И. Н., «О древнерусском переводе Повести о Варлааме и Иоасафе»: 
Древнерусские Литературные памятники, Л. 1979. 

31. Лебедева И. Н., «Предисловие»: Повесть о Варлааме и Иоасафе (Издание И. Н. Лебедевой). Л. 1985. 
32. Хинтибидзе Э. Г., «Крещение Руси и шедевр Грузинскo-Византийского Лите-ратурного Сотрудничества»: Verbum, выпуск 3, Санкт-Петербург 2000, стр. 142-147. 



ქართველოლოგი – THE KARTVELOLOGIST 

29, 2021-2022 

 99 

ქართველოლოგი THE KARTVELOLOGIST 

 
კვლევები: ქართულ-ევროპული ლიტერატურული ურთიერთობები 

 
 

 „ვარლაამ და იოასაფის ისტორიის“  

წყაროთა საკითხისათვის* 
 
 

 
 
 

ირმა მაკარაძე 
მეცნიერი მკვლევარი  
ივანე ჯავახიშვილის სახელობის თბილისის სახელმწიფო უნივერსიტეტი 
 
 
რეზიუმე: „ვარლაამისა და იოასაფის ისტორიის“ ბერძნული ტექსტის ავტორო-

ბის საკითხი უკვე  მრავალი ათეული წლის განმავლობაში შუა საუკუნეების 

მკვლევართა დაუცხრომელი ინტერესის საგანია. წინამდებარე სტატიაში სა-

კითხი გააზრებულია, ერთი მხრივ, „ვარლაამისა და იოასაფის ისტორიის“ წყა-

როების, მეორე მხრივ კი,  ტექსტის ავტორის ამ წყაროებისადმი მიმართების 

სპეციფიკის გათვალისწინებით.  

საკვანძო სიტყვები: „ვარლაამ და იოასაფი“; „ვარლაამ და იოასაფის“ ავტო-

რი; ექვთიმე ათონელი; წყაროები.  

 

„ვარლაამისა და იოასაფის ისტორიის“ ბერძნული ტექსტის ავტორობის 

საკითხი უკვე მრავალი ათეული წლის განმავლობაში შუა საუკუნეების მკვლე-

ვართა დაუცხრომელი ინტერესის საგანია. ამ პერიოდის განმავლობაში გან-

ხორციელებულ კვლევებში ტექსტის ავტორად, შესაბამისი არგუმენტაციით, 

ასახელებდნენ შუა საუკუნეების სხვადასხვა ავტორიტეტულ მოღვაწეს: იოანე 

                                                      
* კვლევა განხორციელებულია „შოთა რუსთაველის საქართველოს ეროვნული სამეცნიერო 
ფონდის მიერ დაფინანსებული პროექტის – „ვარლაამ და იოასაფის ისტორიის ქართულ 
და ბერძნულ რედაქციათა ურთიერთმიმართება“ (FR-21-2001) –  ფარგლებში. 

 



ირმა მაკარაძე 

„ვარლაამ და იოასაფის ისტორიის“ წყაროთა საკითხისათვის 

 

 100 

დამასკელს, იოანე სინელს, ეფთვიმე ათონელს, უცნობ საბაწმინდელ ბერს იო-

ანეს და სხვა. საკითხის შესწავლის ისტორია რამდენიმე ეტაპს მოიცავს.  

თანამედროვე ეტაპზე თვალსაზრისი ექვთიმე ათონელის ავტორობის თა-

ობაზე ძირითადად გაზიარებულია, მაგრამ ერთი დაზუსტებით: ექვთიმე არის 

მთარგმნელი ტექსტის, რომელიც შემდგომ გადაუმუშავებია სხვა მწერალს: ერ-

თი აზრით, თავად სვიმეონ მეტაფრასტს (კ. კეკელიძე), რომელიც მეტაფრასტუ-

ლი სტილის ფუძემდებლად  მიიჩნევა, სხვა აზრით კი, მისი სკოლიდან გამო-

სულ რომელიმე მწერალს (დ. ლანგი).  

ვფიქრობთ, საკითხის შესწავლის ამ ეტაპზე განსაკუთრებით მნიშვნელო-

ვანია, ერთი მხრივ, „ვარლაამისა და იოასაფის ისტორიის“ წყაროების შესწავ-

ლა, მეორე მხრივ კი, ამ წყაროების დამუშავების პროცესში ბერძნული ტექ-

სტის ავტორის მიერ გამოვლენილი სპეციფიკის ექვთიმე ათონელის მთარგმნე-

ლობით მეთოდთან შედარება. 

კ. კეკელიძის ვარაუდი, რომ ბერძნული ტექსტის ავტორი შესაძლებელია 

ყოფილიყო თვით სვიმეონ მეტაფრასტი, ემყარება იმ თვალსაზრისს, რომ ბერძ-
ნული თხზულება წარმოადგენს მეტაფრასტულ აგიოგრაფიულ ტექსტს. 

„ვარლაამისა და იოასაფის ისტორია“ რომ მეტაფრასტული აგიოგრაფიული 

ტექსტია, არგუმენტირებულად არის დასაბუთებული ე. ხინთიბიძის კვლევებში. 

მკვლევარი ყურადღებას მიგვაქცევინებს თხზულების შესავალში ავტორისეულ 

მითითებაზე, რომ მისი შრომა „სარწმუნო ჩანაწერთაგან მეტაფრასირებას“ 

წარმოადგენს: „ἐξ ὑπομνημάτων ταύτην ἀψευδῶν μεταφράσαντες“. ე. ხინთიბიძის 

აზრით, ძველი საკითხავების გადამუშავებად, მეტაფრასირებად მიიჩნევდა 

„ვარლაამისა და იოასაფის ისტორიას“ თავად ბერძნული თხზულების ავტო-

რიც. ზმნას „μεταφράζω“ აღნიშნულ კონტექსტში, მკვლევრის აზრით, სწორედ 

პარაფრაზირების, გადამუშავების მნიშვნელობა აქვს და არა თარგმნის (აღნიშ-

ნული სიტყვა „თარგმნის“ მნიშვნელობითაც გამოიყენებოდა ბიზანტიური პერი-

ოდის ბერძნულში). იმავე კვლევაში, ავტორი „ვარლაამ და იოასაფის ისტორი-

ის“ მეტაფრასტული რედაქციის შექმნას უკავშირებს ეფთვიმე ათონელს და 

არა სვიმეონ მეტაფრასტს, ან მისი სკოლის რომელიმე წარმომადგენელს, ით-

ვალისწინებს რა, სხვა მნიშვნელოვან ფაქტებთან ერთად ეფთვიმე ათონელის 

მთარგმნელობითი მეთოდის სპეციფიკას, რაც ადრევე ჰქონდა შემჩნეული ეფ-

რემ მცირეს (მას – ექვთიმე ათონელს „ჴელეწიფებოდა შემატებაჲცა და 

კლებაჲცა“) [3, გვ. 361-372]. 

„ვარლაამისა და იოასაფის ისტორიაში“ გამოყენებულია მრავალფეროვა-

ნი წყაროები, რომელთა შესწავლასაც ადრიდანვე მიექცა ყურადღება. თხზუ-



ქართველოლოგი – THE KARTVELOLOGIST 

29, 2021-2022 

 101 

ლების წყაროების დადგენა განსაკუთრებით მნიშვნელოვანი აღმოჩნდა 

„ვარლაამისა და იოასაფის“ ავტორობის საკითხისათვის. მაგალითად, პროფ. 

დოლგერი, რომელიც ტექსტის ავტორად იოანე დამასკელს მიიჩნევდა, თავისი 

თვალსაზრისის დასასაბუთებლად ერთერთ მნიშვნელოვან არგუმენტად ასახე-

ლებდა არისტიდეს „აპოლოგიის“ გამოყენებას „ვარლაამისა და იოასაფის 

ისტორიაში“. მეორე საუკუნის ათენელი ფილოსოფოსის, არისტიდეს „აპოლო-

გია“, რომელიც დაკარგულად მიიჩნეოდა ბერძნული სამყაროსთვის, ჩართული 

აღმოჩნდა „ვარლაამისა და იოდასაფის ისტორიაში“. ფ. დოლგერის აზრით, V 

საუკუნეში დაკარგული არისტიდეს ტექსტის ბერძნული ვერსია, არ იქნებოდა 

ეფთვიმესთვის ხელმისაწვდომი. მკვლევარს სამართლიანად მიუთითებენ, რომ 

აღნიშნული ტექსტი აღმოსავლურ ქრისტიანული სამყაროსთვის არ არის და-

კარგული – სირიულად შემონახულია ტექსტის სრული ვერსია, სომხურად – 

ფრაგმენტი. უფრო მეტიც, არისტიდეს „აპოლოგია“ ქართული სივრცისთვის 

ცნობილია VI საუკუნიდან და გამოყენებულია ქართულ აგიოგრაფიულ ტექ-

სტებშიც („ევსტათი მცხეთელის მარტვილობა“; „აბიბოს ნეკრესელის წამება“) 

[3, გვ. 300-301]. ამგვარ არგუმენტად მიაჩნია, ასევე, ფ. დოლგერს, თანხვედ-

რები „ვარლაამისა და იოასაფის ისტორიასა“ და იოანე დამასკელის თხზულე-

ბებს შორის, რომელსაც ეფთვიმე ათონელი არათუ ბრწყინვალედ იცნობდა, 

თარგმნიდა კიდეც ქართულად [9, გვ. 320-321]. 

„ვარლაამ და იოასაფის“ ბერძნული ტექსტის წყაროების გამოვლენა კი-

დევ უფრო მეტად აახლოებს თხზულებას ქართულ სამყაროსთან და ეფთვიმე 

ათონელთან. შენიშნულია, რომ ამ წყაროების დიდი ნაწილი ან უშუალოდ უკავ-

შირდება ეფთვიმე ათონელის სახელს, ან კიდევ დაკავშირებულია ათონის 

მთასთან. ამ მიმართებებზე მიუთითებს ქართული „ბალავარიანის“ ინგლისუ-

რად მთარგმნელი დ. მ. ლანგი. იგი ნათლად აჩვენებს, რომ ბერძნული თხზუ-

ლების წყაროები დაკავშირებულია სწორედ ქართულ სამყაროსთან, ათონის 

მთასთან და ეფთვიმე ათონელთან. დავასახელებთ რამდენიმეს: ბასილი 

დიდის ტრაქტატები – „სულიწმიდის შესახებ“ (De Spiritu Sancto) და „მწუხარე-

ბის შესახებ“ De tristitia, რომლებსაც ვუდვორდი და მეტინგლი ასახელებენ 

„ვარლაამის რომანის“ წყაროდ, ეფთვიმეს მიერ არის ნათარგმნი ქართულად. 

ასევე, „ვარლაამის რომანის“ წყაროდ არის გამოვლენილი (ვუდვორდისა და 

მეტინგლის კვლევის თანახმად) გრიგოლ ღვთისმეტყველის ათანასე ალექსან-

დრიელის შესხმა, ქართულად თარგმნილი ასევე ეფთვიმე ათონელის მიერ 

გრიგოლ ნაზიანზელის სიტყვა ათანასეს შესახებ, ასევე იდენტიფიცირებული 



ირმა მაკარაძე 

„ვარლაამ და იოასაფის ისტორიის“ წყაროთა საკითხისათვის 

 

 102 

„ვარლაამის“ რომანის წყაროდ და ქართულად თარგმნილი  ეფთვიმე ათონე-

ლის მიერ [9, გვ. 322]. 

გარდა აღნიშნული თხზულებებისა, ლანგი ვუდვორდისა და მეტინგლის, 

აგრეთვე, დოლგერის შრომებზე დაყრდნობით ასახელებს „ვარლაამისა და 

იოასაფის ისტორიის“ კიდევ რამდენიმე წყაროს, რომლებიც დაკავშირებულია 

ან პირდაპირ ეფთვიმე ათონელის სახელთან, ან ათონის ივირონის მონასტერ-

თან. ასეთებია: ეფთვიმე ათონელის მიერ ნათარგმნი იოანე სინელის „სათნოე-

ბათა კიბე“; „მარტინიანეს ცხოვრება“, რომლის ქართული თარგმანი (კ. კეკე-

ლიძის აზრით, შესაძლოა ეკუთვნოდეს ეფთვიმე ათონელს – ი.მ.) ინახება ათო-

ნის ივირონის მონასტერში; მაქსიმე აღმსარებლის შრომები: მისი შრომების 

კრებული, შედგენილი და ქართულად ნათარგმნი ეფთვიმე ათონელის მიერ, 

ინახება ათონის ქართულ წიგნთსაცავში. კირილე იერუსალიმელის „კატეხიზ-

მო“, რომელიც ინახება ათონისა და სინას მთის ქართულ კოლექციებში [9, გვ. 

323-324]. 

უახლეს სამეცნიერო კვლევებში „ვარლაამის და იოასაფის ისტორიის“ 

ერთერთ წყაროდ გამოვლენილია ნილო ანკვირელის (სინელი) ტრაქტატი სა-

მონასტრო ცხოვრების შესახებ, რომელიც ნათარგმნია ქართულად ეფთვიმე 

ათონელის მიერ [1, გვ. 204; 9, გვ. 315]. აღნიშნული თხზულება, რომელიც გა-

მოყენებულია „ვარლაამისა და იოასაფის“ ისტორიის XII თავში, სადაც ვარლა-

ამი საუბრობს სამონასტრო ცხოვრების შესახებ, დოლგერს მიაჩნდა იოანე და-

მასკელის ინდივიდუალურ თვალსაზრისად. სინამდვილეში, როგორც რ. ფოლ-

კი აღნიშნავს და მოჰყავს კიდეც შესაბამისი პარალელური ფრაგმენტები ნი-

ლოს ანკვირელის ნაშრომიდან და „ვარლაამისა და იოასაფის ისტორიიდან“, 

ეს უკანასკნელი ძალიან ახლოს დგას წყაროსთან [6, გვ. 118-119]. „ვარლაამის 

და იოასაფის ისტორიის“ წყაროდ ასახელებს რ. ფოლკი ასევე, გრიგოლ ნოსე-

ლის “გრიგოლ საკვირველმოქმედის ცხოვრებას“ [6, გვ. 118], რომელიც ათო-

ნური ხელნაწერით (ath. 49) არის დაცული და მისი თარგმნა მიეწერება გიორგი 

მთაწმინდელს [2, გვ. 14]. დასახელებული თხზულება საინტერესოა იმდენად, 

რამდენადაც მისი ქართული თარგმანიც, მსგავსად სხვა რამდენიმე ნაშრომისა, 

მართალია, პირდაპირ ეფთვიმე ათონელის სახელს არ უკავშირდება, მაგრამ და-

კავშირებულია ათონის მთის ქართველთა მონასტერთან და ათონელ მთარგმნე-

ლებთან. ერთერთ წყაროდ არის, ასევე, დასახელებული რ. ფოლკის მიერ იოა-

ნე ოქროპირის ჰომილიებიდან გამოკრებილი მასალის საფუძველზე თეოდორე 

დაფნოპატის (IX-X სს.) მიერ შედგენილი კრებული [6, გვ. 120]. საინტერესოა, 

რომ ამავე ტიპის სამუშაო ჩაუტარებია ეფთვიმე ათონელს იოანე ოქროპირის 



ქართველოლოგი – THE KARTVELOLOGIST 

29, 2021-2022 

 103 

შემოქმედებასთან მიმართებით. შეუდგენია და ქართულად უთარგმნია კრებუ-

ლი „მარგალიტი“, რომელიც წარმოადგენს იოანე ოქროპირის შრომების სა-

ფუძველზე შექმნილ ერთგვარ კომპენდიუმს.  

წყაროების იდენტიფიკაცია დღემდე მნიშვნელოვან როლს თამაშობს ბერ-

ძნული „ვარლაამ და იოასაფის“ ავტორობის საკითხის კვლევის პროცესში. თა-

ნამედროვე ეტაპისთვის განსაკუთრებით მნიშვნელოვანი აღმოჩნდა “ვარლაა-

მის და იოასაფის ისტორიაში“ სვიმეონ მეტაფრასტის „მენოლოგიონთან“ თან-

ხვედრის გამოვლენა. ეს კავშირი ჯერ კიდევ საკითხის კვლევის ადრეულ ეტაპ-

ზე იყო შემჩნეული. მაგალითად, „ვარლაამისა და იოასაფის ისტორიაში“ 

შენიშნული იყო „წმინდა ეკატერინეს წამების“ სვიმეონ მეტაფრასტისეული 

გადამუშავების კვალი [9, გვ. 319]. აღნიშნული თვალსაზრისი კვლევის თანა-

მედროვე ეტაპზე სათუოდ აღარ მიიჩნევა. თანხვედრი ეპიზოდები სვიმეონ მე-

ტაფრასტის „მენოლოგიონსა“ და „ვარლაამისა და იოასაფის ისტორიას“ შო-

რის ფართოდ აქვს წარმოდგენილი რ. ფოლკს. მაგრამ ფოლკის დასკვნები, 

რომ სვიმეონ მეტაფრასტმა გამოიყენა ექვთიმეს „ბალავარიანის“ გარკვეული 

პასაჟები და არა პირიქით, სამეცნიერო ლიტერატურაში უკვე შემჩნეულია, რომ 

არ უნდა იყოს მართებული [7, გვ. 879; 8, გვ. 355; 5]. ვფიქრობ, ამ კუთხით სა-

ინტერესოა ეფთვიმე ათონელის მოღვაწეობის ქრონოლოგიის გათვალისწინე-

ბაც. როგორც კ. ჰეგელი (კ. კეკელიძის კვლევაზე დაყრდნობით) მიუთითებს, 

ეფთვიმე ათონელმა თავისი მთარგმნელობითი მოღვაწეობა დაიწყო დაახლოე-

ბით 975 წელს. სვიმეონ მეტაფრასტს (გარდაიცვალა 987 წელს) კი, „მენოლო-

გიონის“ შექმნა უნდა დაესრულებინა 982 წელს. ამდენად, მკვლევარი ფიქ-

რობს, რომ ეფთვიმეს მიერ „ბალავარიანის“ თარგმნისთვის და სვიმეონ მეტაფ-

რასტის მიერ (რომელსაც ამავდროულად უნდა გასჩენოდა დიდი სიმპათია ახ-

ლადნათარგმნი „ბალავარიანის“ მიმართ) ამ თარგმანის გამოყენებისთვის 

რჩება მხოლოდ 12 (ან სულაც 7) წელი, დროის რა პერიოდსაც თავისუფლად 

მოითხოვდა ამგვარი სამუშაო [8, გვ. 356]. ამ საკითხთან დაკავშირებით, ჩვენი 

აზრით, არანაკლებ მნიშვნელოვანია ეფთვიმე ათონელის მიერ მთარგმნელო-

ბითი მოღვაწეობის დაწყების მიზეზის გათვალისწინებაც. გიორგი მთაწმინდე-

ლის აგიოგრაფიული თხზულების თანახმად იოანე ათონელი შვილს, ეფთვიმე 

ათონელს მოუწოდებს: „შვილო ჩემო, ქართლისა ქუეყანაჲ დიდად ნაკლულე-

ვან არს წიგნთაგან და მრავალნი წიგნნი აკლან, და ვხედავ, რომელ ღმერთსა 

მოუმადლებია შენდა. აქ იღუაწე, რაჲთა განამრავლო სასყიდელი შენი ღმრთი-

საგან“ („ცხორებაჲ იოვანესი და ეფთჳმესი“), ხოლო გიორგი მცირე ეფთვიმეს 

შესახებ წერდა: „სივრცითა და სიმაღლითა ღმრთივთარგმნილთა წმიდათა წიგ-



ირმა მაკარაძე 

„ვარლაამ და იოასაფის ისტორიის“ წყაროთა საკითხისათვის 

 

 104 

ნთა მისთაჲთა ნაკლულევანებაჲ ენისა ჩუენისაჲ აღავსო. და რომელნი-ესე 

ბარბაროზ წოდებულ ვიყვენით ელენთა მიერ უსწავლელობისათჳს და უმეცრე-

ბისა ჩუენისა, მათ თანავე აღგურაცხნა ღმრთისა მიერ მოცემულთა მით სიბ-

რძნითა თჳსითა“ („ცხორებაჲ გიორგი მთაწმიდელისაჲ“). ციტირებული ფრაგ-

მენტებიც ცხადად გვიჩვენებს, რომ ეფთვიმე ათონელის მთარგმნელობითი 

მოღვაწეობის მთავარი მიზანი იყო ინტელექტუალურ „სიჩჩოებასა შინა“ (ეფ-

რემ მცირე) მყოფი ქართველები ბიზანტიური ლიტერატურის უმნიშვნელოვანე-

სი თხზულებებით მოემარაგებინა. ამდენად, მისი მთარგმნელობითი მოღვაწე-

ობის გარიჟრაჟზე ნაკლებად არის მოსალოდნელი, რომ ამ უზარმაზარ საქმეს 

შეჭიდებულ ეფთვიმეს ქართულიდან ბერძნულად თარგმანისთვის მოეკიდა ხე-

ლი. მისი ძირითადი ფოკუსი, განსაკუთრებით, მოღვაწეობის დასაწყისში, იქნე-

ბოდა ქართულ ინტელექტუალურ სივრცეში არსებული სერიოზული ხარვეზე-

ბის ამოვსება და არა პირიქით. გარდა ამისა, გასათვალისწინებელია ისიც, თუ 

რამდენად არის შესაძლებელი, რომ თავისი მთარგმნელობითი მოღვაწეობის 

დასაწყისშივე ეფთვიმეს მოეპოვებინა იმ ხარისხის ცნობადობა, რომ მის ნაშ-

რომს გასცნობოდა და, უფრო მეტიც, ასე ფართოდ ესარგებლა, ბიზანტიური 

ლიტერატურის ცნობილ წარმომადგენელსა და საიმპერატორო კარის უმაღლე-

სი თანამდებობის პირს – სვიმეონ მეტაფრასტს.  

კ. ჰეგელის სტატიაში ხაზგასმულია სვიმეონ მეტაფრასტის “მენოლოგიო-

ნის“ განსაკუთრებული პოპულარობა ათონის ქართველ მოღვაწეთა შორის [8, 

გვ. 358-361]. ამ კუთხით, უფრო მეტიც შეიძლება ითქვას. სვიმეონ მეტაფრას-

ტის აღნიშნულ ნაშრომს იცნობენ საქართველოში მოღვაწე სვიმეონის თანა-

მედროვე მთარგმნელებიც: დავით ტბელსა (ტბეთის ეპისკოპოსი) და სტეფანე 

სანანოისძეს (ჭყონდიდის ეპისკოპოსს), რომელთაც, როგორც წყაროებიდან 

ჩანს, აქტიური კონტაქტი ჰქონიათ ათონის ქართველ მოღვაწეებთან (იოანე და 

ეფთვიმე ათონელებთან), ჯერ კიდევ მეათე საუკუნის უკანასკნელ მეოთხედში, 

„მენოლოგიონის“ შექმნიდან მალევე, რამდენიმე მეტაფრასტული ტექსტი 

უთარგმნიათ ქართულად [1, გვ. 178-182]. 

ამდენად, რ. ფოლკის თვალსაზრისის (სვიმეონ მეტაფრასტია დავალებუ-

ლი ეფთვიმეს შრომით. მხოლოდ მსგავსი პასაჟების არსებობა  არ გამოდგება 

იმის საბუთად, რომ სვიმეონ მეტაფრასტი სარგებლობს ეფთვიმეს თარგმანით 

და არა პირიქით) საწინააღმდეგოდ ყურაღება უნდა მიექცეს კიდევ ერთ გარე-

მოებას: მაშინ როცა არც ერთი ძველი წყარო არ მიუთითებს სვიმეონ მეტაფ-

რასტის მიერ ეფთვიმეს თხზულების („ვარლაამისა და იოასაფის ისტორია“) 

ცოდნაზე, ქართული წყაროები, პირიქით, არაერთმნიშვნელოვნად აჩვენებენ, 



ქართველოლოგი – THE KARTVELOLOGIST 

29, 2021-2022 

 105 

რომ სვიმეონ მეტაფრასტი ძალზე პოპულარული ავტორი იყო არა მხოლოდ 

ათონელ ქართველთა წრეში, არამედ საქართველოში მოღვაწე თანამედროვე 

მთარგმნელთა შორისაც კი.  

ამ კონტექსტში მნიშვნელოვანია ისიც, რომ ეფთვიმეს მიერ სვიმეონის 

„მენოლოგიონიდან“ ქართულადაც ნათარგმნი მეტაფრასტული ტექსტების უმ-

რავლესობა გამოვლენილია „ვარლაამისა და იოასაფის ისტორიის“ წყაროდ. 

მაგალითად, როგორც რ. ფოლკი აღნიშნავს, საკმაოდ დიდი დამთხვევებია 

„ვარლაამისა და იოასაფის ისტორიასა“ და ათანასე ალექსანდრიელის „ანტო-

ნი დიდის ცხოვრებას“ შორის [6, გვ. 115]. ეს უკანასკნელი კ. კეკელიძის თანახ-

მად, სწორედ ეფთვიმემ თარგმნა ქართულად. დიდად არის დავალებული „ვარ-

ლაამის და იოასაფის ისტორიის“ პროლოგი სოფრონ იერუსალიმელის „მარიამ 

მეგვიპტელის ცხოვრებით“, საიდანაც ავტორს მოჰყავს საკმაოდ ვრცელი ექს-
ცერპტები. რ. ფოლკი მ. თარხნიშვილის ცნობაზე დაყრდნობით აღნიშნავს, რომ 

ეს ტექსტი ქართულადაც არის ნათარგმნი ექვთიმეს მიერ [6, გვ. 115-117]. 

„ვარლაამისა და იოასაფის ისტორიაში“ გამოყენებულია ასევე „წამება ევსტრა-

ტესი და მისი თანამოაზრეებისა“, „კლიმი ანკვირელის წამება“ [6, გვ. 188; გვ. 

142]. ორივე ტექსტი ქართულად ნათარგმნია ეფთვიმეს მიერ [1, გვ. 208]. 

ასევე, რ. ფოლკი ბერძნული თხზულების წყაროდ ასახელებს „პროკოპის 

წამებას“. ამ უკანასკნელთან დაკავშირებით გვაქვს ეფრემ მცირის ცნობა, რომ-

ლის მიხედვითაც ეფთვიმემ თარგმნა იგი ქართულად: „წმიდასა მამასა ეფთვი-

მის ლოღოთეტის შეკაზმულთაგან კლემენტოსი ოდენ უთარგმნია და წმ. პრო-

კოპისი, რამეთუ სხუათა წიგნთაგან უცალო იყო, რომელთა მიერ ფრიად განა-

დიდა ნათესავი ჩუენი“. „ვარლაამის და იოასაფის ისტორიის“ წყაროდ ასახე-

ლებს რ. ფოლკი [6, გვ. 142] „წმ. გიორგის წამებას“, „აღწერილი სვიმეონ ლო-

ღოთეტის მიერ, რომელი იკითხვების საბერძნეთის უმრავლესთა ეკლესიათა 

შინა, რამეთუ სიბრძნისათვის იხუმევენ ამას“ [1, გვ. 207] – თავად ეფთვიმე 

ურთავს მისივე თარგმანს ამგვარ შენიშვნას. 

რ. ფოლკი ბერძნული „ვარლაამისა და იოასაფის ისტორიის“ მთავარ წყა-

როდ ქართულ „ბალავარიანს“ მიიჩნევს. აღნიშნავს იმასაც, რომ ეფთვიმეს 

თარგმნის პროცესში ტექსტი მიზანმიმართულად გადაუმუშავებია და ბევრი 

რამ შეუცვლია. მოჰყავს შესაბამისი მაგალითებიც [6, გვ. 101-105]. ბერძნული 

ტექსტის ეს სპეციფიკა შენიშნული აქვს კიდევ ერთ მკვლევარს – ვ.ა. სიმპსონ-

საც. მკვლევარი აკვირდება, თუ როგორ იყენებს „ვარლაამისა და იოასაფის ის-

ტორიის“ ავტორი წყაროებს. მას მოჰყავს სამი საკმაოდ ვრცელი პარალელური 

ფრაგმენტი „ვარლაამისა და იოასაფის ისტორიიდან“ და იოანე დამასკელის 



ირმა მაკარაძე 

„ვარლაამ და იოასაფის ისტორიის“ წყაროთა საკითხისათვის 

 

 106 

შრომიდან. პარალელურ ტექსტებზე დაკვირვებით ის ასკვნის, რომ „ვარლაამი-

სა და იოასაფის ისტრიის“ მთელს ტექსტში ჩვენ გვაქვს მხოლოდ სამი მაგალი-

თი, სადაც ავტორი ძალიან ზუსტად და ვრცლად ციტირებს იოანე დამასკელის 

შრომის შესაბამის მონაკვეთებს, მაგრამ ამ შემთხვევებშიც კი მას შეაქვს გარ-

კვეული მინიმალური ცვლილებები მაინც (თეოლოგიური ცვლილებები; ასევე, 

მცირე დამატებები, ან ამოკლებები ციტირებული ტექსტიდან) [10, გვ. 187-191]. 

ამავე პრინციპით აკვირდება მკვლევარი სხვა რამდენიმე წყაროს გამოყენების 

შემთხვევას “ვარლაამისა და იოასაფის ისტორიაში“. ამჯერად ჩვენთვის განსა-

კუთრებით საინტერესოა მისი დაკვირვება სვიმეონ მეტაფრასტის „მენოლო-

გიონიდან“ გამოყენებულ ფრაგმენტებზე. ბერძნული ტექსტის ავტორი არც ამ 

შემთხვევაში ღალატობს საკუთარ სტილს და აქაც შეაქვს ცვლილებები ციტი-

რებულ ტექსტებში (აკლებს, ან უმატებს ინფორმაციას). ეს ფაქტი მკვლევარს 

უჩენს ლეგიტიმურ ეჭვს: სვიმეონ მეტაფრასტი რომ იყოს „ვარლაამისა და 

იოასაფის ისტორიის“ ავტორი,  შეცვლიდა კი, იგი საკუთარი კრებულიდან      
(იგულისხმება „მენოლოგიონი“) ციტირებულ ტექსტს კვლავ გამოყენების შემ-

თხვევაში? [10, გვ. 191-197] ამ კონტექსტში, ბუნებრივია, გასათვალისწინებე-

ლია ეფთვიმე ათონელის მთარგმნელობითი მეთოდის სპეციფიკა. „ეფთვიმე 

თავისი მთარგმნელობითი მეთოდით თავისუფალი თარგმანის პრინციპებს მის-

დევდა და უმაღლეს დონეზე აიყვანა კიდეც თარგმნის ეს პრინციპი. ეფთვიმეს 

ამგვარი მთარგმნელობითი მეთოდი გამართლებული იყო მისი მიზანდასახუ-

ლობითაც: ეფთვიმე, როგორც ამას ეფრემ მცირე აღნიშნავს, ყურადღებას აქ-

ცევდა იმას, რომ ქართველი მკითხველისათვის განზავებული და განმარტებუ-

ლი ტექსტი მიეწოდებინა, რადგანაც იმ დროს „ნათესავი ქართველთა სიჩჩოე-

ბისა შინა იმყოფებოდა“ და რძით კვებას საჭიროებდა. თანაც ცდილობდა, 

სწრაფად ამოევსო ქართული მწერლობის ხარვეზი. ქართული სასულიერო 

ცხოვრების პრაქტიკული საჭიროებისათვის ძალზე დიდი ლიტერატურა იყო ერ-

თბაშად ასათვისებელი. ამიტომაც ეფთვიმე შემოკლებულ თარგმანებს აკეთებ-

და. შემოკლებული ტექსტი კი, ბუნებრივია, განმარტებას კიდევ უფრო მოითხ-

ოვდა. ეს გარემოება მოითხოვდა იმას, რომ ეფთვიმე, როგორც მისი საქმის 

დიდმა გამგრძელებელმა ეფრემ მცირემ შენიშნა, თარგმნიდა ე.წ. „კლება-შემა-

ტების“ მეთოდით“ [4, გვ. 546]. ვფიქრობთ, მოყვანილი ვრცელი ციტატა ცხა-

დად აჩვენებს ეფთვიმე ათონელის მთარგმნელობითი მეთოდის მსგავსებას 

„ვარლაამისა და იოასაფის ისტორიის“ ავტორის მუშაობის სტილთან.  

ამრიგად, თანამედროვე სამეცნიერო კვლევებში გამოკვეთილი სხვადას-

ხვა ასპექტის გათვალისწინება კიდევ უფრო მეტად აკავშირებს ეფთვიმე ათო-



ქართველოლოგი – THE KARTVELOLOGIST 

29, 2021-2022 

 107 

ნელს „ვარლაამისა და იოასაფის ისტორიის“ მეტაფრასტულ რედაქციასთან. ამ 

კავშირს განსაკუთრებით ნათლად ავლენს ბერძნული ტექსტის წყაროებზე დაკ-

ვირვება, რომელთა დიდი ნაწილი დაკავშირებულია ან ათონის მთასთან, ან პი-

რადად ეფთვიმე ათონელთან. მეორე მხრივ, ის სპეციფიკა, რომელსაც ბერძნუ-

ლი ტექსტის ავტორი ავლენს ამ წყაროების დამუშავებასთან დაკავშირებით, 

შეიძლება აიხსნას ასევე ეფვთიმე ათონელის მთარგმნელობითი მეთოდის გათ-

ვალისწინებით. 

 

 

ბიბლიოგრაფია 

 

1.  კეკელიძე კ., ძველი ქართული ლიტერატურის ისტორია,  ტ. I, თბილისი 1960. 

2. წმ. გრიგოლ ნოსელის თხზულებათა შემცველ ქართულ ხელნაწერთა აღწერი-

ლობა, ხელნაწერები აღწერეს, შესავალი და საძიებლები დაურთეს ექვთიმე 
კოჭლამაზაშვილმა და თინა დოლიძემ, „ლოგოსი“, თბილისი 2009. 

3. ხინთიბიძე ე., ქართულ-ბიზანტიური ლიტერატურული ურთიერთობების ისტო-

რიისათვის, „თბილისის უნივერსიტეტის გამომცემლობა“, თბილისი 1982. 

4. ხინთიბიძე ე., „ათონის ქართული საღვთისმეტყველო-ლიტერატურული სკო-
ლა“, ნათელი ქრისტესი საქართველო, „თბილისის უნივერსიტეტის გამომ-

ცემლობა“, თბილისი  2003. 

5. Christian Novels from the Menologion of Symeon Metaphrastes, Edited and 

Translated by Papaioannou Stratis, “Harvard University Press”, London 

2017. 

6. Volk R., Die Schriften des Johannes von Damaskos, VI/1, Historia animae 

utilis de Barlaam et Ioasaph (spuria), vol. 1: Einführung, Berlin 2009 

(Patristische Texte und Studien, 61). 

7. Grossmann Johannes K., "Die Abhangigkeit der Vita des Barlaam und 

Ioasaph vom Menologion des Symeon Metaphrastes," Jahrhuch der os-
terreichischen Byzantinistik 59, 2009.  

8. Høgel C., “Euthymios the Athonite, Greek-Georgian an Georgian-Greek Trans-

lator an Metaphrast?”, Travaux et Mémoires 23/1, Mélanges Bernard Flusin, 

“Association des Amis du Centre d’Histoire et Civilisation de Byzance”, Paris 

2019.  



ირმა მაკარაძე 

„ვარლაამ და იოასაფის ისტორიის“ წყაროთა საკითხისათვის 

 

 108 

9. Lang D. M., St. “Euthymius the Georgian and the Barlaam and Ioasaph Ro-

mance”, Bulletin of the School of Oriental and African Studies, University of 

London, Vol. 17, No. 2 (1955), Published by: “Cambridge University Press”. 

10. Simpson W. A., Aristides’ Apology and the Novel Barlaam and Ioasaph, Ph.D 

thesis, King's College London, 2015. 

 



ქართველოლოგი – THE KARTVELOLOGIST 

29, 2021-2022 

 109 

ქართველოლოგი THE KARTVELOLOGIST 

 
STUDIES: GEORGIAN-EUROPEAN LITERARY RELATIONS 

 
 

For the Issue of the Sources  

of The Story of Barlaam and Ioasaph1 

Irma Makaradze 
Researcher 
Ivane Javakhishvili Tbilisi State University 
 
 
Abstract: The issue of the authorship of the Greek text of The Story of Barlaam 
and Ioasaph has been a subject of great interest of medieval Studies scholars 

for many decades. The present article considers the sources used in the "Story 

of Barlaam and Ioasaph", on one hand and the author’s specificity while using 

these sources, on the other.  

Keywords: “Barlaam and Ioasaph”; authorship; Euthymius the Athonite; Sources. 

  

 

The issue of the authorship of the Greek text of The Story of Barlaam and 
Ioasaph has been a subject of unquenchable interest of medieval Studies 

scholars for many decades. In the studies carried out during this period, various 

authoritative figures of the Middle Ages were named as the authors of the text, 

with appropriate arguments: John of Damascus, John Sinaites, Euthymius the 

Athonite, unknown monk John the Sabaite and others. The history of the study 

of the issue includes several stages. 

                                                      
1 This work was supported by Shota Rustaveli National Science Foundation of Georgia 

(SRNSFG) [FR-21-2001 – “The Relationship Between the Georgian and Greek Versions of 
"The History of Barlaam and Joasaph"] 

 



Irma Makaradze 

For the Issue of the Sources of “The Story of Barlaam and Ioasaph“ 

 

 110 

At the modern stage, the point of view regarding the authorship of Eut-

hymius the Athonite is generally shared but with one clarification: Euthymius is 

the translator of the text, which was later reworked by another writer; accor-

ding to one of the views, Symeon the Metaphrast (K. Kekelidze) – the founder of 

the metaphrastic style; and, according to another opinion, one of Symeons’ follo-

wers (D. Lang). 

We consider it particularly important to study the sources of The Story of 
Barlaam and Ioasaph, on the one hand, and to compare the specificity revealed 

by the author of the Greek text in the process of working on these sources with 

the translation method of Euthymius the Athonite, on the other. 

K. Kekelidze’s assumption that the author of the Greek text could have 

been Symeon the Metaphrast is based on the opinion that the Greek text 

represents a metaphrastic hagiography. The fact that The Story of Barlaam and 

Ioasaph is a metaphrastic hagiographical text is justified by E. Khintibidze in his 

studies. 

The researcher draws our attention to the author's reference in the 

introduction to The Story that his work is a “metaphrase from reliable sources”: 

"ἐξ ὑπομνημάτων ταύτην ἀψευδῶν μεταφράσαντες". The verb “μεταφράζω” in the 

mentioned context, according to the scholar, has the meaning of paraphrasing, 

processing, and not only “translation” (the mentioned word was also used in the 

meaning of “to translate” in Byzantine period Greek). Therefore, The Story of 

Barlaam and Ioasaph was considered to be a reworking and metaphrasing of old 

readings by the author of the Greek work. In the same study, the author 

associates the creation of the metaphrastic edition of The Story of Barlaam and 
Ioasaph with Euthymius the Athonite, and not with Symeon the Metaphrast, or 

any representative of his school, taking into account, among other important 

facts, the specificity of the translation method of Euthymius the Athonite which 

was noticed early by Ephrem Mtsire (he – Euthymius the Athonite - could “add 

and deduct skillfully” [3, pp. 361-372]. 

The Story of Barlaam and Ioasaph uses a variety of sources, the study of 

which was given attention from the beginning. Determining the sources of the 

works turned out to be particularly important for the question of the authorship 

of Barlaam and Ioasaph. For example, Prof. Dölger, who considered John of 

Damascus to be the author of the text, cited the use of the Apology of Aristides 

in The Story as one of the significant arguments to justify his point of view. The 



ქართველოლოგი – THE KARTVELOLOGIST 

29, 2021-2022 

 111 

Apology of the second-century Athenian philosopher Aristides, which was 

considered lost to the Greek world, was included in The Story. According to F. 

Dölger, the Greek version of Aristides’ text, lost in the 5th century, could not 

have been available to Euthymius. The researcher rightly points out that the 

mentioned text is not lost to the Eastern Christian world – the full version of the 

text is preserved in Syriac, a fragment – in Armenian. Moreover, the Apology of 

Aristides has been known within the Georgians since the 6th century and is 

used in Georgian hagiography as well (The Martyrdom of Eustathius of 

Mtskheta, The Martyrdom of Abibos of Nekresi) [3, pp. 300-301]. F. Dölger also 

considers Similarities between The Story of Barlaam and Ioasaph and the 

writings of John of Damascus to be such an argument. However, Euthymius the 

Athonite not only knew the writings of John of Damascus perfectly but even 

translated into Georgian [9, pp. 320-321]. 

Revealing the sources of the Greek text of Barlaam and Ioasaph brings the 

work even closer to the Georgian world and to Euthymius the Athonite. It is 

noted that most of these sources are either directly related to the name of 

Euthymius the Athonite, or Mount Athos. D.M. Lang, the translator of the 

Georgian Balavariani into English, points to these relations. It clearly shows that 

the sources of Greek writings are connected with the Georgian world, Mount 

Athos and Euthymius the Athonite. 

We shall name a few: Basil the Great’s treatises – “On the Holy Spirit” (De 

Spiritu Sancto) and “On Sorrow” (De Tristitia), which Woodward and Mattingly 

identify as the source of The Story of Barlaam, were translated into Georgian by 

Euthymius. Also, as the source of Barlaam’s story has been identified (according 

to Woodward and Mattingly’s research) On the Great Athanasius, Bishop of 

Alexandria (Oration XXI) by Gregory of Nazianzus’, translated into Georgian by 

Euthymius the Athonite [9, p. 322]. 

In addition to the mentioned writings, D. Lang, on the basis of the works of 

Woodward and Mattingly, as well as Dölger, names several other sources of The 
Story of Barlaam and Ioasaph that are connected either directly to the name of 

Euthymius the Athonite or to the monastery of Iviron on mount Athos. These 

are: The Ladder of Divine Ascent by John Climacus, translated by Euthymius the 

Athonite into Georgian; The Life of Martiniane, the Georgian translation of 

which (according to K. Kekelidze may belong to Euthymius the Athonite – I. M.) 

is kept in the  Monastery of Iviron (Athos); works of Maximus the Confessor: a 



Irma Makaradze 

For the Issue of the Sources of “The Story of Barlaam and Ioasaph“ 

 

 112 

collection of his works, compiled and translated into Georgian by Euthymius the 

Athonite, is kept in the Georgian Library of Iviron. Catechetical Orations of Cyril 

of Jerusalem is preserved in the Georgian collections of Mount Athos and Mount 

Sinai [9, pp. 323-324]. 

In the latest scholarly studies, Works about the monastic life by Nilus of 

Sinai translated into Georgian by Euthymius the Athonite, has been identified as 

one of the sources of The Story of Barlaam and Ioasaph [1, p. 204; 9, p. 315]. 

The said essay, which is used in Chapter XII of The story of Barlaam and 

Ioasaph, where Barlaam talks about the monastic life, was considered by Dölger 

to be the individual point of view of John of Damascus. In fact, as R. Volk 

mentions and even cites relevant parallel fragments from the work of Nilus of 

Sinai and The Story of Barlaam and Ioasaph, the latter stands very close to the 

source [6, pp. 118-119]. Gregory of Nyssa’s Life of Gregory Thaumaturgus is 

named by R. Volk as the source of The Story of Barlaam and Ioasaph, too [6, p. 

118]. It is preserved in the Athonian manuscript (ath. 49) and its translation is 

attributed to George the Athonite [2, p. 14]. The named work is interesting to 

the extent that its Georgian translation, like several other works, is not directly 

related to the name of Euthymius the Athonite, but to the Georgian monastery 

of Mount Athos and the Athos translators. A compiled work from the homilies of 

John Chrysostom by Theodore Daphnopates (IX-X centuries) is also named by R. 

Volk as one of the sources [6, p. 120]. Interestingly, the same type of work was 

carried out by Euthymius the Athonite. He compiled and translated into 

Georgian the collection “Pearl”, which is a kind of compendium based on the 

works of John Chrysostom. 

The identification of sources still plays an important role in the research 

process of the authorship of the Greek “Barlaam and Ioasaph”. It was especially 

important for the modern stage to reveal the coincidence of The Story of 
Barlaam and Ioasaph with the Menologion of Symeon the Metaphrast. This 

connection was noticed at the early stage of the research on the issue. For 

example, in The Story of Barlaam and Ioasaph traces of Symeon Metaphrastes 

reworking of the Martyrdom of St. Catherine were noted [9, p. 319].  

The mentioned point of view is no longer considered to be questionable at 

the modern stage of research. Coinciding episodes between Symeon the 

Metaphrastes’ Menologion and The Story of Barlaam and Ioasaph were widely 

presented by R. Volk. But Volk’s conclusions that Symeon Metaphrastes used 



ქართველოლოგი – THE KARTVELOLOGIST 

29, 2021-2022 

 113 

certain passages of Balavariani of Euthymius and not vice versa have already 

been regarded as non-valid in the scholarly literature [7, pp. 87-94; 8, p. 355; 5]. 

I think it is interesting to take into account the chronology of Euthymius the 

Athonite’s literary activity in this regard. As K. Hogel (accordant with K. 

Kekelidze’s research) points out, Euthymius the Athonite began his translation 

activity around 975. Symeon the Metaphrast (died in 987) was supposed to 

complete the Menologion in 982. Thus, the scholar believes that only 12 (or at 

least 7) years remain for the translation of Balavariani by Euthymius and the 

use of this translation by Symeon the Metaphrast (who, at the same time, must 

have shown great sympathy for the newly translated Balavariani), whatever 

period this kind of work duly required [8, p. 356]. Regarding this issue, in our 

opinion, it is no less important to take into account the reason why Euthymius 

the Athonite started his translation activity. According to the hagiographical 

work of George the Athonite, John of the Athonite calls to his son Euthymius the 

Athonite: “My son, the land of Kartli is greatly lacking in books and many books 

are missing, and I see the God blessed you with the possibility to translate. Get 

here, so that you can multiply the gift from the God" (“Life of John and 

Euthymius”), and Giorgi Mtsire wrote about Euthymius: “By the space and 

height of the holy books translated upon the God’s will, he filled the deficiency 

of the language. And those of us who were called barbarians by the Hellenes 

because of the lack of education and ignorance, were filled with the wisdom 

given by God” (The Life of George the Athonite). The quoted fragments also 

clearly show that the main goal of Euthymius the Athonite was the translation 

activity to provide the Georgians who were in the intellectual “deficiency” 

(Ephrem Mtsire) with the most important works of Byzantine literature. Thus, at 

the dawn of his translation activity, it is less expected that Euthymius, strug-

gling with this huge task, would take up the translation from Georgian into Gre-

ek. His main focus, especially at the beginning of his activity, would be to fill the 

serious gaps in the Georgian intellectual space, and not the other way round. Be-

sides, it is also necessary to consider how possible it is that Euthymius, at the 

very beginning of his translation career, gained such a level of publicity that his 

work was recognized and widely used by the famous representative of Byzantine 

literature and the highest official of the imperial court – Symeon the Metaphrast. 

K. Hogel’s article emphasizes the special popularity of Symeon the 

Metaphrastes’ Menologion among the Georgian monks of Athos [8, pp. 358-



Irma Makaradze 

For the Issue of the Sources of “The Story of Barlaam and Ioasaph“ 

 

 114 

361]. In this regard, more can be said. Symeon the Metaphrastes' mentioned 

work is also known to the contemporary translators of Symeon working in 

Georgia: Davit Tbeli (Bishop of Tbeti) and Stephane Sananoisdze (Bishop of 

Chkondidi), who, according to some sources, had active contact with the Georgi-

an monks of mount Athos (John and Euthymius of Athonites), back in the last 

quarter of the tenth century, shortly after the creation of Menologion, several 

metaphrastic texts were translated into Georgian [1, pp. 178-182]. 

Thus, against R. Volk’s point of view (Symeon the Metaphrastes’ Menologi-

on is influenced by Euthymius’ work. The mere presence of such passages does 

not prove that Symeon the Metaphrast was well aware of Euthymius’ translation 

and not the vice versa), one more fact should be taken into account: while none 

of the ancient sources indicates that Symeon the Metaphrast knew the work of 

Euthymius (The Story of Barlaam and Ioasaph), Georgian sources, on the con-

trary, show unambiguously that Symeon the Metaphrast was a very popular 

author not only in the circle of Georgians living on mount Athos but even among 

his contemporary translators working in Georgia. 

In this context, it is also important to mention that the majority of metap-

hrastic texts translated by Euthymius from Symeon’s Menologion into Georgian 

have been identified as the sources of The Story of Barlaam and Ioasaph. For 

example, as R. Volk notes, there are quite a lot of coincidences between The 

Story of Barlaam and Ioasaph and the Life of Anthony the Great by Athanasius 

of Alexandria [6, p. 115]. The latter, according to K. Kekelidze, was translated 

into Georgian by Euthymius. The prologue to “The Story of Barlaam and 

Ioasaph” is greatly indebted to the Life of St Mary of Egypt by Sophronius of 

Jerusalem, from which the author cites quite extensive excerpts. On the basis of 

Tarkhnishvili’s report, R. Volk notes that this text was also translated into 

Georgian by Euthymius [6, pp. 115-117]. In The Story of Barlaam and Ioasaph 

the Martyrdom of Eustace and his companions and Martyrdom of Clement of 

Ancyra are also used [6, pp. 188, 142]. Both works were translated into Georgi-

an by Euthymius [1, p. 208]. Also, R. Volk names The Martyrdom of Procopius as 

the source of the Greek work. In connection with the latter, we have a report by 

Ephrem Mtsire, according to which Euthymius translated it into Georgian: “The 

holy father Euthymius has translated Clementhos and Procopius from the works 

of Symeon Logothete”. R. Volk names the Martyrdom of St. George as the 

source of The Story of Barlaam and Ioasaph [6, p. 142], “described by Symeon 



ქართველოლოგი – THE KARTVELOLOGIST 

29, 2021-2022 

 115 

Logothete, which is read in the majority of the churches of Greece" [1, p. 207] – 

Euthymius himself adds such a note to his own translation. 

R. Volk considers the Georgian Balavariani as the main source of the 

Greek The Story of Barlaam and Ioasaph. He also mentions that in the process 

of translation, the text was purposefully reworked by Euthymius and many 

changes were introduced. Relevant examples are also cited [6, pp. 101-105]. 

This specificity of the Greek text has been noted by another researcher – V.A. 

Simpson as well. The scholar observes how the author of The Story of Barlaam 

and Ioasaph uses sources. He cites three rather extensive parallel passages 

from The Story of Barlaam and Ioasaph and the work of John of Damascus. By 

observing the parallel texts, he concludes that in the entire text of The Story of 

Barlaam and Ioasaph we have only three examples where the author quotes 

very precisely and extensively from the relevant passages of the work of John of 

Damascus, but even in these cases, he makes at least certain minimal changes 

(theological changes; also, small additions or deductions from the quoted text) 

[10, pp. 187-191]. By the same principle, the researcher observes the case of 

using several other sources in The Story of Barlaam and Ioasaph. This time, his 

observations on the used fragments from Symeon the Metaphrastes’ Menologi-
on are of special interest to us. The author of the Greek text does not betray his 

style in this case either, and even here he makes changes in the quoted texts 

(removes or adds information). This fact raises a legitimate doubt for the 

researcher: if Symeon the Metaphrast was the author of The Story of Barlaam 
and Ioasaph, would he change the text quoted from his work if he used it again? 

[10, pp. 191-197]. 

In this context, it is natural to take into account the specifics of the 

translation method of Euthymius the Athonite. “Euthymius, in his translations, 

followed the principles of free translation and took this principle of translation 

to the highest level. Euthymius’ translation method was justified by the purpose: 

Euthymius, as Ephrem Mtsire points out, paid attention to providing a diluted 

and explained text to the Georgian readers, because at that time “his kinsmen 

being on a lower intellectual level had to be fed simplified materials.”  Besides, 

he tried to fill up the deficiency of Georgian literature as fast as possible. For 

the practical needs of Georgian religious life, a very large portion of literature 

was to be digestible at once. That is why Euthymius made abbreviated translati-

ons. The abbreviated text naturally required even more explanation. For this 



Irma Makaradze 

For the Issue of the Sources of “The Story of Barlaam and Ioasaph“ 

 

 116 

purpose, Euthymius, (as the great successor of his work, Ephrem Mtsire noted) 

translated the texts by using the “deduction-addition method” [4, p. 546]. We 

think that the given quotation clearly shows the similarity of the translation 

method of Euthymius the Athonite with the working style of the author of The 

Story of Barlaam and Ioasaph. 

Hence, taking into account various aspects highlighted in modern scho-

larly studies further connects Euthymius the Athonite with the metaphrastical 

edition of the The Story of Barlaam and Iosaph. This connection is particularly 

clear when looking at the sources of the Greek text, many of which are related 

either to Mount Athos or to Euthymius the Athonite personally. On the other 

hand, the specificity that the author of the Greek text shows in the treatment of 

the given sources can also be explained by taking into consideration the transla-

tion method of Euthymius the Athonite. 

 

 

Bibliography 

 

1. Kekelidze K., The History of Ancient Georgian Literature, vol. I, Tbilisi 1960 

[კეკელიძე კ., ძველი ქართული ლიტერატურის ისტორია, ტ. I, თბილისი 

1960]. 

2. The description of the Georgian manuscripts containing the writings of St. 

Grigol Noseli, the manuscripts were described, an introduction and referen-

ces were added by Ekvtime Kochlamazashvili and Tina Dolidze, "Logos", 

Tbilisi 2009 [წმ. გრიგოლ ნოსელის თხზულებათა შემცველ ქართულ ხელ-

ნაწერთა აღწერილობა, ხელნაწერები აღწერეს, შესავალი და საძიებლები 

დაურთეს ექვთიმე კოჭლამაზაშვილმა და თინა დოლიძემ, „ლოგოსი“, 

თბილისი 2009].  

3. Khintibidze E., For the History of Georgian-Byzantine Literary Relations, 

"Tbilisi University Press", Tbilisi 1982. [ხინთიბიძე ე., ქართულ-ბიზანტიური 
ლიტერატურული ურთიერთობების ისტორიისათვის, „თბილისის უნივერსი-

ტეტის გამომცემლობა“, თბილისი 1982].  

4. Khintibidze E., "Georgian Theological and Literary School of Athos": Light of 

Christ. Georgia, "Tbilisi University Publishing House", Tbilisi 2003 [ხინთიბი-

ძე ე., „ათონის ქართული საღვთისმეტყველო-ლიტერატურული სკოლა“: ნა-



ქართველოლოგი – THE KARTVELOLOGIST 

29, 2021-2022 

 117 

თელი ქრისტესი საქართველო, „თბილისის უნივერსიტეტის გამომცემლო-

ბა“, თბილისი  2003]. 

5. Christian Novels from the Menologion of Symeon Metaphrastes, Edited and 

Translated by Papaioannou Stratis, “Harvard University Press”, London 

2017. 

6. Volk R., ‘’Die Schriften des Johannes von Damaskos, VI/1, Historia animae 

utilis de Barlaam et Ioasaph (spuria)’’, vol. 1: Einführung, Berlin 2009 

(Patristische Texte und Studien, 61). 

7. Grossmann Johannes K., "Die Abhangigkeit der Vita des Barlaam und 

Ioasaph vom Menologion des Symeon Metaphrastes”: Jahrhuch der osterrei-

chischen Byzantinistik 59, 2009. 

8. Høgel C., “Euthymios the Athonite, Greek-Georgian and Georgian-Greek 

Translator – and Metaphrast?”: Travaux et Mémoires 23/1, Mélanges Ber-
nard Flusin, “Association des Amis du Centre d’Histoire et Civilisation de 

Byzance”, Paris 2019. 

9. Lang D. M., St. “Euthymius the Georgian and the Barlaam and Ioasaph 

Romance”: Bulletin of the School of Oriental and African Studies, University 

of London, Vol. 17, No. 2 (1955), Published by: “Cambridge University 

Press”. 

10. Simpson W. A., Aristides’ "Apology" and the Novel Barlaam and Ioasaph, 

PhD thesis, King's College London, 2015. 



 

 



ქართველოლოგი – THE KARTVELOLOGIST 

29, 2021-2022 

 119 

ქართველოლოგი THE KARTVELOLOGIST 

 
კვლევები: ქართულ-ევროპული ლიტერატურული ურთიერთობები 

 
 

უკრაინულ-ქართული ლიტერატურული  
ურთიერთობების უცნობი მასალები:  

ბორის ტენის გზა ჩახრუხაძის თამარიანამდე 

ლუდმილა ჰრიციკი 
პროფესორი 
ტარას შევჩენკოს სახელობის კიევის ეროვნული უნივერსიტეტი 
ივანე ჯავახიშვილის სახელობის თბილისის  
სახელმწიფო უნივერსიტეტის  საპატიო დოქტორი 

რეზიუმე: სტატიაში განხილულია უცნობი საარქივო მასალები, რომელიც აღ-

წერს ძველი ქართული ლიტერატურის მნიშვნელოვანი ძეგლის, ჩახრუხაძის 

„თამარიანის“ უკრაინულად თარგმნის  ისტორიასა და ქართული ლიტერატუ-

რის უკრაინულ ენაზე ნაკლებადცნობილი მთარგმნელის, ბორის ტენის, პროფე-

სიულ ბიოგრაფიას. 

საკვანძო სიტყვები: უკრაინა; ბორის ტენი; ჩახრუხაძე; თამარიანი; ძველი 

ქართული ლიტერატურა 

 

ბორის ტენის, ასევე ცნობილი, როგორც მიკოლა ხომიჩევსკი, სახელი 

კარგადაა ცნობილი როგორც სამეცნიერო წრეებში, ასევე ევროპული და ანტი-

კური ლიტერატურით დაინტერესებული მკითხველისათვის. მხატვრული თარ-

გმანის ისტორიის, თეორიისა და პრაქტიკის ცნობილი სპეციალისტი, მაქსიმ 

სტრიხა, ბორის ტენის მიერ შესრულებულ „ილიადასა“ და „ოდისეას“ თარგმა-

ნებზე დაკვირვებისას შენიშნავს: „თუკი ვინმე ხელს მოკიდებს ჰომეროსის პოე-

მების ხელახლა თარგმნას, წინასწარ უნდა განსაზღვროს, რომ ბორის ტენმა 

თავისი თარგმანებით შეძლო, სრულყოფილად შეესრულებინა კლასიკური უკ-

 



ლუდმილა ჰრიციკი 

უკრაინულ-ქართული ლიტერატურული ურთიერთობების უცნობი მასალები...  

 120 

რაინული პროსოდია, ღირსეულად დაასრულა საქმე, რომელიც ოდესღაც და-

იწყეს რუდანსკიმ, ნავროცკიმ და ნიშჩინსკიმ“ [6, გვ. 279]. 

არაერთი მკვლევარი დაინტერესებულა ამ დიდი ხელოვანის ოსტატობით. 

ბორის ტენისადმი მიძღვნილ ლიტერატურაში ერთიანდება ს. ბილოკონის, გ. 

ბუხალას, გ. ზლენკის, ი. დრაჩის, მ. კლიმენკოს, ლ. კოლომიეცის, მ. რილსკის, 

დ. პავლიჩკოს ფუნდამენტური შრომები და მოგონებები („სურვილები და 

მღელვარე ჩანაფიქრები“, 1988, „სწრაფმავალი ქარიშხლიანი წლები“ 1998). 

1982 წლის ნოემბერში ო. ოპანასიუკის ბორის ტენთან ჩაწერილ უკანასკნელ 

ინტერვიუში ვკითხულობთ: „ჰომეროსი თავისი ხასიათითა და შემოქმედებითი 

სულით ჩემ მიერ თარგმნილ პოეტებს, პროზაიკოსებსა და დრამატურგებს შო-

რის  ჩემთვის ყველაზე ახლოა“ [7, გვ. 119]. ბორის ტენის მდიდარი მემკვიდრე-

ობა მოიცავს ანტიკური ლიტერატურის ისეთი ავტორების თარგმანებს, როგო-

რებიც არიან: არისტოფანე, ესქილე, სოფოკლე, ვერგილიუსი და სხვები. მისი 

ანტიკური ლიტერატურის მთარგმნელობითი შემოქმედება არაერთხელ გამ-

ხდარა მკვლევართა ყურადღების საგანი. ბორის ტენის მრავალმხრივი ინტერე-

სი ასევე გამდიდრდა სხვადასხვა ქვეყნის ლიტერატურით, მაგ: ლატვიური ლი-

ტერატურა (გ. კარლინი) და მოლდავური ლიტერატურა (ი. დრუცე). მისი ინტე-

რესის სფეროში ასევე შედიოდა სს რესპუბლიკებში შემავალი სხვა დანარჩენ 

ხალხთა მწერლობა. აღსანიშნავია ისიც, რომ მისი საქმიანობის ერთ-ერთ სფე-

როს საოპერო ტექსტების თარგმნა წარმოადგენდა. 

ბორის ტენის მიერ უკრაინულად თარგმნილი ქართული ნაწარმოებები 

არასდროს განხილულა მკვლევართა მიერ უკრაინულ-ქართულ ლიტერატუ-

რულ ურთიერთობათა თუ მხატვრული თარგმანის კონტექსტში. გამონაკლისი 

იყო ქართველი ხალხის პოეზია. ანთოლოგია ორ ტომად [13], რომელშიც შე-

სულია ქართული პოეზიის თარგმანები უკრაინულ ენაზე. კრებული სათანადო 

წარმოდგენას უქმნის მკითხველს ძველი ქართული ლიტერატურის, კერძოდ, 

მოსე ხონელის, იოანე შავთელის, ჩახრუხაძისა და ქართული ლიტერატურის 

მწვერვალის, შოთა რუსთაველის, შესახებ.  

„ვეფხისტყაოსნის“ წინამორბედის, ჩახრუხაძის სახელი არაერთხელ გაჟ-

ღერებულა ი. ლუცენკოს, ალ. ბარამიძის, ი. ცინცაძისა და ალ. მუშკუდიანის 

უკრაინულენოვან ნაშრომებში, თუმცა, ტენის ბიოგრაფიიდან გამომდინარე, 

ცნობილი და გასაგები მიზეზის გამო,  ბორის ტენი არასოდეს დასახელებულა 

და აღნიშნულა ამ ტექსტების მთარგმნელად ზემოდასახელებულ ნაშრომებში.  

ძველი და ახალი ქართული პოეზიის  პოეზიის უკრაინულენოვანი თარგმა-

ნები რაულ ჩილაჩავას საკვლევი საკითხების ფუნდამენტური ნაწილი იყო. მისი 



ქართველოლოგი – THE KARTVELOLOGIST 

29, 2021-2022 

 121 

მეცნიერული ინტერესების ცენტრში მოექცა „ვეფხისტყაოსნის“ მთარგმნელის, 

მიკოლა ბაჟანის, შემოქმედებითი პრაქტიკა. აქვე აღსანიშნავია, რომ  ჩახრუხა-

ძე და მისი მთარგმნელი ბორის ტენი არასოდეს ყოფილა მეცნიერის საგანგებო 

კვლევის საგანი. ძველი ქართული ლიტერატურული ძეგლების თარგმანის სა-

კითხში, ორ სტიქიათა ენობრივ-კულტურული მორგების პროცესში, რომელშიც 

მთარგმნელი გამოკვეთს როგორც მათ მსგავსებებს, ასევე – განსხვავებებს 

[15], მნიშვნელოვანი ადგილი დაიკავა ბორის ტენის მიერ შესრულებული 

„თამარიანის“  რეცეფციის საკითხმაც.  

ნაშრომში გაანალიზებულია უკრაინელი მთარგმნელის გზა „თამარიანამ-

დე“, ნაწარმოების სათარგმნელად შერჩევის მიზეზი და მოტივაცია, ისევე რო-

გორც მიკოლა ზეროვის, მაქსიმ რილსკის, მიკოლა ბაჟანის როლი ბორის ტე-

ნის შემოქმედებით ცხოვრებაში. სტატიაში გამოყენებულია ავტორის ბიოგრა-

ფიული კვლევის ელემენტები, შედარებით-ისტორიული და ტიპოლოგიური მე-

თოდები, პოეტური თარგმანის პროცესის ანალიზის ცალკეული მეთოდოლოგი-

ური მიდგომები.   

ბორის ტენის შემოქმედებასთან დაკავშირებული მასალების, განსაკუთ-

რებით, საარქივო მასალების შესწავლა, იმაზე მიუთითებს, რომ მთარგმნელის 

სახელი უნდა ჩაეიწეროს XX საუკუნის უკრაინულ-ქართულ ლიტერატურულ 

ურთიერთობათა ისტორიაში, კერძოდ, ქართული ენიდან უკრაინულად თარგმა-

ნის კონცეპტუალურ-მეთოდოლოგიური დაკვირვებების ღირებულებით.  

ამ მასალების დამუშავებისაკენ ერთმა შემთხვევამ მიბიძგა. ჟიტომირის 

ეროვნული ლიტერატურულ-მხატვრული არქივის ბიბლიოთეკიდან გამოგზავ-

ნეს ბორის ტენის მიერ ქართული ენიდან შესრულებული თარგმანის ოცდაათ-

გვერდიანი უსათაურო ხელნაწერი. თარგმნილი ტექსტის პირველსავე სტრიქო-

ნებიდან შესაძლებელი გახდა გენიალური შოთა რუსთაველის თანამედროვე 

ჩახრუხაძის ხმის „მოსმენა“ [9]. ფანქრით გულდასმით  გადაწერილი ტექსტი, 

როგორც ჩანს, ჩემ წინ ავტორის მიერ საბოლოოდ რედაქტირებული ვერსია 

იყო. ამას მოწმობდა ცალკეული შესწორებები, დაზუსტებები, კომენტარები. ეს 

ნაწარმოები, როგორც ცნობილია, შევიდა მ. ბაჟანის, ო. ნოვიცკისა და ს. ჩიქო-

ვანის რედაქტორობითა და ალ. ბარამიძისა და გ. მარგველაშვილის წინასიტყ-

ვაობით მომზადებულ „ქართველი ხალხის პოეზიის“ პირველ წიგნში. ანთოლო-

გიის არაოფიციალური კოორდინატორი, რასაკვირველია,  ქართული ენიდან 

თარგმნის მრავალწლიანი გამოცდილების მქონე მ. ბაჟანი იყო. ანთოლოგიას 

დიდი გამოხმაურება მოჰყვა როგორც უკრაინაში, ასევე საქართველოში [5, გვ. 

422-472]. აქ შევიდა ნაწარმოებები, რომლებიც მანამდე არასდროს თარგმნი-



ლუდმილა ჰრიციკი 

უკრაინულ-ქართული ლიტერატურული ურთიერთობების უცნობი მასალები...  

 122 

ლა და უკრაინელი მკითხველისთვის სრულიად უცნობი იყო. მათ შორის იყო 

ჩახრუხაძე – „ჩახრუხა“ – როგორც ალექსანდრე ხახანაშვილი უწოდებდა 

„თამარიანის“ ავტორს [14]. 

თარგმანი შესრულებულია ბორის ტენის მიერ, რომლის სახელი იშვია-

თად ჩანს უკრაინულ-ქართულ ლიტერატურულ ურთიერთობათა კონტექსტში, 

მაშინ, როდესაც ხშირად ახსენებენ სხვა მთარგმნელებსა და მკვლევრებს. მა-

გალითად, ხსენებული ანთოლოგიის შედგენისას პავლო ტიჩინას, ლეონიდ 

პერვომაისკის, ვასილ მისიკს, მაქსიმ რილსკის, ოლექსა ნოვიცკის, დმიტრო 

კოსარიკსა და სხვებს. მაქსიმ სტრიხა იმდროინდელ ბორის ტენს უწოდებს 

„უპირველეს ფიგურას, რომელიც პროფესიულად და კეთილსინდისიერად 

მოღვაწეობდა თავის სფეროში“ [6, გვ. 276]. მისი პროფესიული ინტერესების 

სფერო იყო ანტიკური და ევროპული ლიტერატურა. იმ დოკუმენტებს შორის, 

რომლებიც ინახება ლიტერატურისა და ხელოვნების ცენტრალურ არქივში (მა-

სალები თავად ბორის ტენის მიერაა გადაცემული), იძებნება პ. მირიანაშვილის 

ლიბრეტოს მის მიერ შესრულებული თარგმანი ზ. ფალიაშვილის ოპერისთვის 

„აბესალომ და ეთერი“ (მანქანაზე ნაბეჭდი 80 გვერდი, 60-იანი წლები) [15]. მ. 

სტრიხა ვარაუდობს, რომ  თავად მაქსიმ რილსკი, რომელიც ჯერ კიდევ 1946 

წელს ცდილობდა, კონტრაქტი გაეფორმებინა ბორის ტენისთვის, მისთვის 

ეთარგმნინებინა ჰომეროსის „ილიადა“ და „სახლიტგამში“ გამოეცათ, 

ამასობაში, ბორის ტენმა უარი თქვა შემოთავაზებაზე და „აბესალომ და 

ეთერზე“ მუშაობას შეუდგა.. მსგავსი მუშაობის  გამოცდილება მას უკვე ჰქოდა. 

ერთი მხრივ, მუსიკალური განათლება, მეორე მხრივ, არანაკლებ მნიშვნელო-

ვანი მ. ბაჟანის გაკვეთილები ზ. ფალიაშვილის „დაისზე“ მუშაობისას [6, გვ. 

348]. და ბოლოს, შეიძლება ხელშემწყობი ყოფილიყო ასევე ემიგრანტი პოე-

ტის, ო. ვარავის (ო. კობცის) მთარგმნელობითი გამოცდილება ზაქარია ფალი-

აშვილის „აბესალომ და ეთერის“ ლიბრეტოზე, რომლის დადგმაც 1938-1939 

წლებში ვერ განხორციელდა [6, გვ. 349]. არქივში ინახება ასევე ილია ჭავჭავა-

ძის მკვლელობიდან 40 წლისთავის აღსანიშნავად ბორის ტენის პუბლიკაცია 

და გრიგოლ ორბელიანის ლექსის „ჩემს დას ეფემიას“ თარგმანი.  

თარგმანზე მუშაობისას ბორის ტენი რჩევის მისაღებად მიკოლა ბაჟანს 

მიმართავდა: „ვთარგმნე და, რასაკვირველია, გამოვიყენე პწკარედი. მე ცამეტი 

სტროფი გამომივიდა მაშინ, როცა, ზაბოლოცკის რუსულ თარგმანში მხოლოდ 

ცხრა სტროფია. რატომ არ ემთხვევა ტექსტის დაყოფა? ვინ დაუშვა აქ  თავი-

სუფლება, მე თუ ზაბოლოცკიმ?“ [15, 167]. თუმცა, ამ და სხვა წერილებში, უფ-

რო მეტად ყურადღება ეთმობა „ილიადისა“ და „ოდისეას“ თარგმანის პრობლე-



ქართველოლოგი – THE KARTVELOLOGIST 

29, 2021-2022 

 123 

მას. ასევე მნიშვნელოვანია ის გარემოებაც, რომ ტენის შემოქმედებით ცხოვ-

რებაში იყო ეტაპი (პატიმრობა, ნაშრომების გამოქვეყნების აკრძალვა, დევნა), 

როდესაც იგი იძულებული იყო ფსევდონიმებს ამოფარებოდა (ვ. ტომაშივსკი, 

ტ. ვერნივოლი და სხვ.) [8, გვ. 184]. აღნიშნულ პერიოდში სხვა ქართველი ავ-

ტორებისადმი მისი ინტერესი არ შეიმჩნევა. ამ შემთხვევაში იკვეთება სხვა სა-

კითხი, რომელზე პასუხის მისაღებად არაა საკმარისი მხოლოდ ბორის ტენის 

ჩახრუხაძის „თამარიანამდე“ მისვლის გზის მიმოხილვა, არამედ მისი შემოქმე-

დებითი ცხოვრების ცალკეული მომენტების გაანალიზებაა საჭირო. ყურადღებაა 

მისაქცევი შემდეგ საკითხზე – მ. ბაჟანმა, ო. ნოვიცკიმ და ს. ჩიქოვანმა, რომლე-

ბიც ამზადებდნენ ანთოლოგიას, რატომ დაუშვეს შუა საუკუნეების ასეთი ცნობი-

ლი ქართული ძეგლი ეთარგმნა ბორის ტენს, რომელსაც მანამდე ქართულიდან 

არაფერი ჰქონდა ნათარგმნი?! შეინიშნება თუ არა „თამარიანის“ თარგმანის 

კავშირი სხვა თხზულებებთან, რაზეც უმუშავია მთარგმნელს? მას უკვე სამოცი-

ან წლებში (ანთოლოგიის მომზადების პერიოდი) უწოდებდნენ „შემოქმედს, რო-

მელიც თავის თავში იტევდა მრავალ კულტურულ საყაროს“ (დ. პავლიჩკო), ან 

იქნებ მიღებული ჰქონდა შეკვეთა ასევე სარედაქციო საბჭოსგან?   

როდესაც ანთოლოგიის შედგენის საკითხი დადგა, ძველი და თანამედრო-

ვე ქართული ლიტერატურის აღიარებულ უკრაინელ მკვლევრად მიკოლა ბაჟა-

ნი მოიაზრეს. მას სახელი მოუხვეჭა მეოცე საუკუნის ლიტერატურაზე მრავალ-

წლიანმა მუშაობამ, ასევე „ვეფხისტყაოსნისა“ და დავით გურამიშვილის 

„დავითიანის“ თარგმნამ. მიკოლა ბაჟანმა უკრაინაში „გადმოიტანა“ ქართული 

სიტყვა, სხვა სიტყვებით რომ ვთქვათ, მან „ქართული ბაღი გააშენა უკრაინაში“ 

[12, გვ. 239] და გულმოდგინედ  უვლიდა მას. ამას მოწმობს „ვეფხისტყა-
ოსანზე“ მისი მუშაობის პროცესიც. როგორც რ. ჩილაჩავა შენიშნავს, „ბაჟანი 

გამოწვლილვით  უღრმავდებოდა დედანს, ცდილობდა  მოეძიებინა მის (ორიგი-

ნალის - ი.მ.) არსთან მაქსიმალურად მიახლოების საშუალებები“ [11, გვ. 22]. 

ცნობილია, რომ ბაჟანს საუკეთესო შედეგის მისაღწევად ხანგრძლივი დროის 

განმავლობაში არაერთხელ გადაუმუშავებია თავისი თარგმანი. იგი აღნიშნავს 

ქართველი რუსთველოლოგების – ს. იორდანიშვილის, კ. ჭიჭინაძის, შ. ნუცუბი-

ძის, პ. ინგოროყვას, კ. კეკელიძის – დახმარებას თარგმნის პროცესში. ასევე, 

მათ მხარდაჭერას კვალიფიციური პწკარედის შედგენისას, რაც მისთვის ამ შე-

სანიშნავი სამუშაოს პირველ ეტაპს წარმოადგენდა [11, გვ. 16]. 

ახლა შევეცდები, ეს ყველაფერი გავაანალიზო ბორის ტენის მიერ ჩახრუ-

ხაძის პოემის თარგმანის პროცესთან მიმართებით. აღსანიშნავია, რომ არქივ-

ში არ იძებნება ის მასალები (წერილები, ჩანაწერები), რომელთა მიხედვითაც 



ლუდმილა ჰრიციკი 

უკრაინულ-ქართული ლიტერატურული ურთიერთობების უცნობი მასალები...  

 124 

მიკოლა ბაჟანისა და მთარგმნელის მჭიდრო კავშირი დადასტურდებოდა. რთუ-

ლი სათქმელია, თუ ვინ მოუმზადა მას პწკარედი: ბორის ტენი არ ფლობდა 

ორიგინალის (ქართული) ენას. სავარაუდოდ, ეს უნდა ყოფილიყო ს. იორდანიშ-

ვილი, რომელსაც ეკუთვნის „ვეფხისტყაოსნის“ პწკარედი. ამ მოსაზრებამდე 

მივყავართ მ. ბაჟანის არქივში არსებული სხვა ტექსტების – შავთელის 

„აბდულმესიანისა“ და დავით გურამიშვილის „დავითიანის“ – თარგმანის პწკა-
რედებს [16, 535]. თვალშისაცემია კიდევ ერთი შემთხვევა, რომელზეც ყუ-

რადღებას თავად მთარგმნელი ამახვილებდა „ვეფხისტყაოსნის“ უკრაინულად 

თარგმნის პროცესში (1937 წ.). 

ვფიქრობ, რომ ანთოლოგიის მომზადების ასეთი საპასუხისმგებლო სამუ-

შაო, რასაც უმაღლეს დონეზე უნდა წარმოეჩინა ქართული პოეზია უძველესი 

დროიდან ვიდრე მეოცე საუკუნის დასასრულამდე, საუკეთესოდ შესრულებულ 

პწკარედებს საჭიროებდა. მით უმეტეს, როცა საქმე ეხება არა მხოლოდ მეთორ-

მეტე საუკუნის ქართული ლიტერატურის მნიშვნელოვან ქმნილებას, არამედ შ. 

ნუცუბიძის სიტყვებით რომ ვთქვათ, ტექსტს, რომელიც „ეროვნულ-კულტურუ-

ლი თხზულებიდან გარდაიქმნება აღმოსავლური რენესანსის განვითარების სა-

ერთაშორისო ძეგლად“ [3, გვ. 239]. „ჩახრუხაძე – მსჯელობს მეცნიერი – აღმო-

სავლური რენესანსის ლიტერატურებში დგას ნიზამსა და რუსთაველს შორის, 

ეს არის „გარდამავალი“ მოვლენა ქართულ რენესანსში. ცნობილია, რომ 1939 

წელს მ. ბაჟანის რედაქციით შექმნილი ანთოლოგიის („საბჭოთა საქართველოს 

პოეზია“) მომზადებაში ბორის ტენი არ მონაწილეობდა. სიტუაცია არ იძლეოდა 

ამის საშუალებას (ცრუ ბრალდებების საფუძველზე იგი გადაასახლეს შორეულ 

აღმოსავლეთში).  

ძველი ბერძნულიდან შესრულებული მხატვრული თარგმანები რჩებოდა 

დიდი ოსტატის საქმიანობის უმთავრეს სფეროდ. თუმცა, დასახელებული მიზე-

ზების გამო, ბორის ტენმა ბოლომდე ვერ მოახერხა საკუთარი თავის რეალიზე-

ბა [8]. თუმცა, ევროპული ენების, მუსიკის, თეატრისა და ანტიკური სამყაროს 

ცოდნა და საკუთარი პოეტური შემოქმედება ავტორისთვის ღირებულებას არ 

კარგავდა. ანტიკურობისადმი ინტერესი ბორის ტენს გაუღვივეს მიკოლა ზე-

როვმა, მაქსიმ რილსკიმ და მიკოლა ბაჟანმა. უკვე 20-იან წლებში გამოჩნდა 

არა მხოლოდ მისი ორიგინალური შემოქმედება, ლექსები, არამედ – თარგმანე-

ბიც. ზოგიერთი მათგანი მომზადდა ს. სავჩენკოს ახალი ფრანგული პოეზიის 

ანთოლოგიისთვის. თუმცა, ნამდვილი დიდება მთარგმნელს მოუტანა ესქილეს 

„მიჯაჭვული პრომეთესა“ და ჰომეროსის „ილიადასა“ და „ოდისეას“ თარგმა-
ნებზე მუშაობამ, რა დროსაც ბორის ტენმა „შეიმუშავა საკუთარი ვერსი-



ქართველოლოგი – THE KARTVELOLOGIST 

29, 2021-2022 

 125 

ფიკაციულ-სტილისტური და ისტორიულ-სამეცნიერო მეთოდი“ [15, 21]. მის არ-

ქივში ინახება ხელნაწერი სათაურით „რას ვემადლიერები ზეროვს“. მასალი-

დან იკვეთება, რომ მთარგმნელობით საქმიანობას მან აზიარა, თავად მიკოლა 

ზეროვს გაუწევია სავჩენკოსთან რეკომენდაცია ფრანგული პოეზიის თარგმან-

ზე. მ. ზეროვისთვის ბორის ტენის პერსონა ალექსანდრ ბილეცკისაგან ყოფილა 

ცნობილი. როგორც უკვე აღვნიშნეთ, არსებული გარემოებები განაპირობებდა 

იმას, რომ ბორის ტენი ფსევდონიმებს ამოფარებული ბეჭდავდა საკუთარ თარ-

გმანებს. იგი იგონებს, რომ ზეროვმა, „როდესაც საქმე ესქილეს ტრაგედიის 

„მიჯაჭვული პრომეთეს“ თარგმანზე მიდგა,  რეკომენდაცია მომცა, რომ ეს 

საქმე მე შემესრულებინა“ [15,  289]. მთარგმნელი მიკოლა ზეროვის მფარვე-

ლობას ასევე ახსენებს სოფოკლეს, არისტოფანეს, ჰომეროსის „ოდისეას“ 

(რომელიც ძლიერ უყვარდა ზეროვს) თარგმნასთან მიმართებით. არაერთხელ 

აღნიშნავს მის „შეუფასებელ და კეთილსინდისიერ რჩევებს“. ბორის ტენის სა-

ხით, როგორც ჩანს, მიკოლა ზეროვმა იპოვა პიროვნება, რომელსაც შეეძლო 

თავისი ჩანაფიქრების განხორციელება. 1930 წელს მიკოლა ზეროვმა ლიტერა-

ტურათა შედარებითი შესწავლის კაბინეტის სახელით (ხელმძღვანელი – ო. ბი-

ლეცკი) ხელოვნებისა და ლიტერატურის სექტორს წარუდგინა „უცხო ქვეყნე-

ბის იმ ლიტერატურულ ნაწარმოებთა სია, რომელთა პირველ რიგში თარგმნაც 

მიაჩნდა სასურველად“. წერილში დაზუსტებულია: „გეგმაში დიდი ხარვეზია: არ 

არის შეტანილი აღმოსავლეთის ქვეყნებისა და სლავი ხალხის ლიტერატურე-

ბი, კაბინეტს კი მნიშვნელოვნად მიაჩნია ეს პირველი ორი განყოფილება, გან-

საკუთრებით კი – პირველი“.1 მიკოლა ზეროვის მსგავსი ინიციატივები კვალავ-

დნენ იმ გზას, რომელიც გაიარა იმ დროს უკვე შერისხულმა მთარგმნელმა.  

თარგმანთან დაკავშირებული კონცეპტუალური მიდგომები ჩანს მის სხვა-

დასხვა დროს გამოქვეყნებულ ნაშრომებში. ნაშრომის – „კუნდზიჩი და მხატ-

ვრული თარგმანის საკითხი უკრაინაში“ – ხელნაწერ ვარიანტში ბორის ტენი 

აჟღერებს თავის თეორიულ მოსაზრებებს თარგმანის შესახებ, კერძოდ, შერჩე-

ვის პრინციპს, თარგმანის ადეკვატურობას, რეალისტური-ანტირეალისტური 

თარგმანის არსს, აზრობრივ და შეგრძნებების ასოციაციათა გამოხატვას თარ-

გმანში, სახელების გადმოტანას და აღნიშნავს, რომ ანთროპონიმები „შესაბა-
მისად უნდა დაუკავშირდეს იმ ენის შინაგან სახეობათა სისტემას, რომელზეც 

                                                      
1 ეს მასალები მოძიებულია, ირპინში, ჰ. კოჩურის ლიტერატურულ მუზეუმში. პირველად 
გამოაქვეყნა ლადა კოლომიეცმა „ტარას შევჩენკოს სახელობის კიევის ნაციონალური 
უნივერსიტეტის მაცნეში“: „უცხოური ფილოლოგია“, გამოცემა 1(53), 2021, გვ. 12-13. 



ლუდმილა ჰრიციკი 

უკრაინულ-ქართული ლიტერატურული ურთიერთობების უცნობი მასალები...  

 126 

ხდება გადატანა“ [15, 289, 71]. მიკოლა ზეროვისა და მისი წყალობით ო. ბი-

ლეცკის მხარდაჭერამ შემდეგი შესაძლებლობები გააჩინა: ნელ-ნელა სუსტდე-

ბოდა აკრძალვები და ეჭვები. ამ თვალსაზრისით მნიშვნელოვანია 1938 წელს 

ო. ბილეცკის მიერ შედგენილი და მომზადებული ქრესტომათია „ანტიკური ლი-

ტერატურა. ძველბერძნული და რომაული ლიტერატურის ნიმუშები“, რომელ-
შიც ესქილეს ბორის ტენისეული თარგმანია შესული.  

როგორც საარქივო მასალებიდან ჩანს, ბორის ტენის თარგმანებს ყოველ-

თვის უჭერდა მხარს მაქსიმ რილსკი. ბორის ტენი მასთან მიწერილ წერილებში 

დელიკატურად მიუთითებს თარგმანისთვის მზაობას, თუმცა, მხოლოდ შრომის 

სურვილი არ იყო საკმარისი, ამ პროცესს თან სდევდა მატერიალური სიძნელე-

ებიც. „მომიტანეთ სლოვაცკის თარგმანი და დაველაპარაკები კორნიიჩუკს 

ჰომეროსის შესახებ,“ [15, 289, 72] მსგავსი წერილები, რომლებიც ეხებოდა 

მიცკევიჩის, ჟულავსკის, ბეხერის თარგმნას, მორალური მხარდაჭერა იყო ბო-

რის ტენისთვის. მაქსიმ რილსკი ენდობოდა ბორის ტენს, იცოდა, რომ მისნაირი 

სპეციალისტი უკრაინაში ბევრი არ იყო. ყურადსაღებია მაქსიმ რილსკის ი. კო-

ბილეცკისადმი მიწერილი ერთი წერილი, დათარიღებული 1946 წლის 20 სექ-

ტემბრით,  ჰომეროსის „ილიადას“ თარგმანის შესახებ: „არის ერთი ადამიანი, 

პოეტი და მთარგმნელი ბორის ტენი (მიკოლა ხომიჩევსკი), რომელმაც კარგად 

იცის ბერძნული ენა და სრულყოფილად ფლობს უკრაინულ ლექსს. მისი რამ-

დენიმე თარგმანი შესულია ბილეცკის „ქრესტომათიაში“. სულ ახლახანს 

გამომცემლობა „ხელოვნებამ“ მიიღო მისი ესქილეს  თარგმანი და, ჩემი აზრით, 

აკადემიკოსი ბილეცკი მის ამ კანდიდატურას მიიღებს“ [4, გვ. 255]. ბორის ტე-

ნის მთარგმნელობით პრაქტიკაში მაქსიმ რილსკი, რომელიც იმ დროისათვის 

თავადაც ბევრს თარგმნიდა (მიცკევიჩს, სლოვაცკის, ტუვიმს, ჰაინეს, შექ-

სპირს), მნიშვნელოვანი პერსონა და მისი მხარდამჭერი აღმოჩნდა.  
ვფიქრობ, რომ მის მთარგმნელობით ნიჭს აღნიშნავდა მ. ბაჟანიც: დანტე, 

უიტმენი, ვერჰარნი, გოფმანი, რომელთაც ხშირად მიმართავდა ხოლმე ბორის 

ტენი, მისი საყვარელი ავტორები იყვნენ. დამაინტრიგებელია მისი პრაქტიკი-

დან გამომდინარე ფუნდამენტური მოსაზრებები თარგმანის შესახებ, არანაკ-

ლებ მნიშვნელოვანია ავტორიტეტული სპეციალისტების მოსაზრებები მათი 

„გავლენის სფეროებზე“ [2, გვ. 356]. ქართული ანთოლოგიის შედგენის პრო-

ცესში ყველა დეტალს მნიშვნელობა ჰქონდა. ვფიქრობ, რომ მნიშვნელოვანი 

იყო არა მხოლოდ მთარგმნელობითი ოსტატობის დონე, რაც  ბერძნულ-რომაუ-

ლი  ლიტერატურის თარგმნისას გამოვლინდა და რეალიზდა მხატვრული თარ-



ქართველოლოგი – THE KARTVELOLOGIST 

29, 2021-2022 

 127 

გმანის შესახებ შექმნილ კონცეფციებში, არამედ, ასევე აღსანიშნავია მისი გან-

სწავლულობაც აღმოსავლური რენესანსის საკითხებში. 

ცნობილია, რომ ჩახრუხაძე იყო რუსთველის „უფროსი თანამედროვე“ (შ. 

ნუცუბიძე). როგორც საარქივო  ჩანაწერებიდან და  ნაშრომებიდან ჩანს,  ბო-

რის ტენი ცდილობდა „გაეაზრებინა თარგმანის პროცესი თეორიული ბაზის 

შესაქმნელად“ [15,  289, 71]. 

ბორის ტენი პასუხისმგებლობით ეკიდებოდა ივან ფრანკოს, ს. რუდან-

სკის, ი. ფარანდოვსკის მოსაზრებებს. იგი არაერთხელ შეეხო უკრაინულად 

ჰექსამეტრის გადმოტანის საკითხს, ხშირად უბრუნდებოდა მიკოლა ზეროვის 

შეხედულებებს.  

მიკოლა ბაჟანმა, მუშაობდა რა რუსთაველის, იოანე შავთელის, დავით 

გურამიშვილის შემოქმედების თარგმანზე (ამას მოწმობს შავთელის პოემის 

ფრაგმენტების თარგმანის და გურამიშვილის პოემის პწკარედის ხელნაწერე-

ბი), არჩევანი ბორის ტენზე შეაჩერა. სამეცნიერო ლიტერატურაში არაერთგზის 

აღნიშნულია პოეტ ჩახრუხაძის „სულის საეკლესიო განწყობები“. შესაძლოა, 

რომ ეს კიდევ ერთი ფაქტორი იყო ბორის ტენისთვის, უკრაინის ავტოკეფალუ-

რი მართლმადიდებლური ეკლესიის მღვდლისთვის, მიმზიდველი და ორგანუ-

ლი გამხდარიყო ამ ავტორის  თარგმნა.  

ჩახრუხაძის თარგმნისას ბორის ტენისათვის მეტად ღირებული იქნებოდა 

რუსთველის პოეტიკაც, რომელსაც შეიძლებოდა გასცნობოდა თავის უკრაინუ-

ლენოვან თარგმანში. მან ხომ არაჩვეულებრივად იცოდა ანტიკური ფილოსო-

ფია და ლიტერატურა.  

მიკოლა ბაჟანმა, ყოველივე ზემოთქმულიდან გამომდინარე, ბორის ტენს 

ანდო ჩახრუხაძის „თამარიანის“ თარგმნა [1]. „თამარიანის“ მკვლევრები, ხში-

რად ამახვილებენ ყურადღებას ნაწარმოების სხვადასხვა მხატვრულ ხერხზე, 

მაგალითად, შედარებაზე, რომელიც, ალექსანდრე ხახანაშვილის აზრით, „აღ-

მოსავლურ ჰიპერბოლიზებულ ხასიათს განეკუთვნება“ [10,11, გვ. 311]. ავტო-

რის მიერ შექმნილი ეპიზოდები, მაგალითად, მოგზაურობა აფხაზეთში, მიუთი-

თებს, რომ ჩახრუხაძემ იცოდა ნიზამი განჯელის „ჰამსე“, კერძოდ, მისი რომან-

ტიკული პოემები, რომელშიც გამოჩნდა ლეილისა და შირინის სახეები. ამასთა-

ნავე, შთამბეჭდავია ჩახრუხაძის ერუდიცია და წარმოდგენა ელინურ მითოლო-

გიაზე, ბიზანტიური კულტურის ძეგლებზე, ეფრემ მცირის, იოანე პეტრიწის ნაშ-

რომების ცოდნა, რაც იკვეთება მის ტექსტში და უნდა ასახულიყო თარგმანშიც. 

ბუნებრივია, იყო სირთულეებიც, ნაწარმოების არქიტექტონიკის თავისებურე-

ბებითა და მრავალი სხვა ფაქტორით შეპირობებული. შენიშვნებისა და მთარ-



ლუდმილა ჰრიციკი 

უკრაინულ-ქართული ლიტერატურული ურთიერთობების უცნობი მასალები...  

 128 

გმნელის არქივში მოძიებული წერილების საფუძველზე შეიძლება ვივარაუ-

დოთ, რომ ავტორი ცდილობდა ქართული ტექსტის უკრაინულად გადატანისას 

მაქსიმალურად დაეცვა დედნის თავისებურებანი. როგორც ჩანს, მუშაობას ყვე-

ლაზე მეტად ართულებდა ჩახრუხაძის ლექსის გადმოტანის წესები. ავტორმა, 

როგორც აღნიშნავდა ალექსანდრე ხახანაშვილი, „შექმნა განსაკუთრებული 

საზომი – ჩახრუხაული“ [14, გვ. 305]. თუმცა, ამ აზრს არ იზიარებდა შალვა ნუ-

ცუბიძე. იგი აღნიშნავდა, რომ, ალბათ, რომელიღაც უკვე არსებულ საზომს 

უწოდესო მისი სახელი [3, გვ. 221].  

პოემაში გამოკვეთილ ლექსის განსხვავებულ ჟღერადობას შალვა ნუცუ-

ბიძე უკავშირებს იმ პერიოდის ლიტერატურის, კერძოდ კი პოეზიის, განვითა-

რების ტენდენციებს: „თამარიანი“ მიეკუთვნება ეპოქას, როდესაც ლექსი „მწი-

გნობრობიდან გამოდიოდა“ და უახლოვდებოდა ხალხურობას, შესამჩნევად იხ-

ვეწებოდა ლექსწყობის ტექნიკა და მრავალფეროვნდებოდა საზომი. 

შალვა ნუცუბიძის მიერ შემუშავებული შეხედულება „თამარიანის“ შესა-

ხებ, მაჟორული და მინორული „წყობის“ შეფასება, რომელსაც ეყრდნობოდა 

ჩახრუხაძე, მეცნიერს საშუალებას აძლევდა, ემსჯელა „პოეტური ორკესტრი-

რების“ თავისებურებებზე, როგორც მთარგმნელს კი მოეძებნა მისი გადმოტა-

ნის გზები რუსთველის მაღალი და დაბალი შაირის გათვალისწინებით („ვეფ-

ხისტყაოსნის“ თარგმნისას შეძენილი გამოცდილების საფუძველზე). „რუსთავე-

ლი, ამბობს მეცნიერი, უფრო  ახლოსაა ჩახრუხაძესთან, ვიდრე – შავთელი, 

თმოგველი, ხონელი ... როგორც ხალხური შაირით, პოეტური ფორმებით, სახე-

ებით, აფორიზმებით, ასევე ფორმალურ-ტექნიკური მომენტებითაც“ [3, გვ. 

202]. მთარგმნელის კიდევ ერთი დაკვირვება ასეთია: „ჩახრუხაული წარმოად-

გენს არა თორმეტ, არამედ ათმარცვლიან სტრიქონს. გადამწყვეტი არის 

შინაგანი რითმა, რომელიც მოქცეულია ათმარცვლიან სტრიქონში“, ამრავალ-

ფეროვნებს ლექსის ჟღერდობას. მაგალითისათვის მოვიყვანოთ ფრაგმენტი 

ჩახრუხაძის თორმეტმარცვლიანი ქებიდან: 

 
Дивна Тамаро, 
Сонячна хмаро, 
Неба престоле, 
Й людям світило! 

ბორის ტენის თარგმანი 

 



ქართველოლოგი – THE KARTVELOLOGIST 

29, 2021-2022 

 129 

ბორის ტენისთვის, მისი მთარგმნელობითი შეხედულებებიდან გამომდინა-

რე, მნიშვნელოვანი იყო, არ ჩაენაცვლებინა ერთი ლექსი მეორით, საკუთარი – 

უცხოს სანაცვლოდ. იგი არ იზიარებდა უცხო ტექსტის „გაუკრაინულების“ ტენ-

დენციებს თარგმანში [15, 251, 34], ცდილობდა, მოეძებნა ავტორის სტილისტური 

და კომპოზიციური გადაწყვეტის ხერხები, შეემუშავებინა ორიგინალის გადმოტა-

ნის საკუთარი მეთოდი და პწკარედიდან თარგმანის შესრულებით მოეძებნა 

„შემოქმედებითი დომინანტი“.  

უკრაინული ენიდან თარგმნა 
ივანე მჭედელაძემ 

თსუ ფილოლოგიის დოქტორი 

 

 

ბიბლიოგრაფია 

1. კოდაკი, მ., მიკოლა ბაჟანის სემიოსფერო, „ტვერდინია“, ლუცკი 2013 [Кодак М., Семіосфера Миколи Бажана. ‘’Твердиня’’, Луцьк 2013]. 
2. ნოვიჩენკო, ლ., „მაქსიმ რილსკი“: ХХ საუკუნის უკრაინული ლიტერატურის 

ისტორია, წიგნი პირველი, „ლიბიდი“, კიევი 1993 [Новиченко Л., Максим Рильський. Історія української літератури ХХ століття. Кн. 1. “Либідь”, Київ 1993]. 
3. ნუცუბიძე, შ., რუსთაველი და აღმოსავლური რენესანსი. „ზარია ვასტოკა“, 

თბილისი 1947 [Нуцубидзе Ш. Руставели и Восточный Ренессанс. “Заря Вос-тока”, Тбилиси 1947]. 
4. რილსკი, მ., რჩეული ნაწერები 20 ტომად, ტომი 19, „ნაუკოვა დუმკა“, კიევი 

1988 [Рильський М. Зібрання творів у 20-ти томах. Т. 19. “Наукова думка”, Київ 1988]. 
5. სინიჩენკო, ო., „ქართული ლიტერატურა ომისშემდგომი წლების უკრაინაში 

(1945-1967). ბიბლიოგრაფიული მონაცემები“: ცისარტყელას ხიდებით. 

უკრაინულ-ქართული ლიტერატურული ურთიერთობები. „დნიპრო“, კიევი 

1968 (გვ. 422-472). [Синиченко О. Грузинська література на Україні у пово-єнні роки (1945-1967). Бібліографічний покажчик. Райдужними мостами. 
Українсько-грузинські літературні зв’язки. “Дніпро”, Київ 1968. (С. 422-472)]. 

6. სტრიხა, მ., „უკრაინული თარგმანი და მთარგმნელები“: ლიტერატურასა და 

ნაციონალურ იდენტობას შორის. „დუხ ი ლიტერა“, კიევი 2020 [Стріха М. 



ლუდმილა ჰრიციკი 

უკრაინულ-ქართული ლიტერატურული ურთიერთობების უცნობი მასალები...  

 130 

Український переклад і перекладачі: між літературою і націєтворенням. “Дух і літера”, Київ 2020]. 
7. ტენი, ბ., სწრაფმავალი ქარიშხლიანი წლები. „აზალია“, რივნე 1998 [Тен Б. Скороминущих років буревій. “Азалія”, Рівне 1998]. 
8. შევჩუკი, ვ., „ბორის ტენი. უკრაინული სიტყვა“: მეოცე საუკუნის უკრაინუ-

ლი ლიტერატურისა და სალიტერატურო კრიტიკის ქრესტომათია. ოთხ 

წიგნად, წიგნი მეოთხე. „როსი“, კიევი 1995 [Шевчук В. Борис Тен. Українське 
слово. Хрестоматія української літератури та літературної критики ХХ ст. 
У 4-х книгах. Кн. 4. “Рось”, Київ 1995]. 

9. ჩახრუხაძე. „თამარიანი“ (ოდები). ბორის ტენის თარგმანი: ქართველი 

ხალხის პოეზია. ანთოლოგია ორ ტომად. ტომი 1. ძველი ქართული პოეზია. 

„მხატვრული ლიტერატურის სახელმწიფო გამომცემლობა“, კიევი 1961 [Чахрухадзе. Тамаріані (Оди). Перекл. Бориса Тена. Поезія грузинського на-
роду. Антологія в 2-х томах. Т. 1. Поезія давніх віків. ДВХЛ, Київ 1961]. 

10. ჩილაჩავა, რ., ქართული კლასიკური პოეზია უკრაინულ თარგმანებში (მი-

კოლა ბაჟანის შემოქმედებითი პრაქტიკის მიხედვით). ფილოლოგიის მეც-

ნიერებათა კანდიდატის სამეცნიერი ხარისხის მოსაპოვებლად წარმოდგე-

ნილი დისერტაციის ავტორეფერატი. კიევი 1995  [Чілачава Р. Грузинська класична поезія в українських перекладах (на матеріалі творчої практики М. Бажана): автореф. дис. … докт. філол. наук; Київ 1995]. 
11. ჩილაჩავა, რ., „რამდენი ლექსი და ყველა რვატერფიანი. ანუ უკრაინული 

„ვეფხისტყაოსნის“ დაბადება“: შოთა რუსთაველი „ვეფხისტყაოსანი“. „ხე-

ლოვნება“, კიევი 2004 [Чілачава Р. «Майже коло віршів, та всі хореями восьмис-топними», або народження українського «Витязя». Руставелі Ш. 
Витязь у тигровій шкурі. “Мистецтво”, Київ 2004]. 

12. ჩიქოვანი, ს., სიმღერა დავით გურამიშვილზე. მუხთალი ბედის ბორბალი. 

ევჰენი დერლემენკოს ფენომენი „დავით გურამიშვილის „დავითიანისა“ და 

სიმონ ჩიქოვანის „სიმღერა დავით გურამიშვილზე“ მოტივების მიხედვით. 

„ხელოვნება“, კიევი-თბილისი 1980 [Чиковані С. Пісня про Давида Гурамішвілі. Колесо хисткої долі. Фотопоема Євгена Дерлеменка за мотива-
ми «Давитіані» Д. Гурамішвілі та «Пісні про Давида» С. Чиковані. “Мистецтво”, Київ - Тбілісі 1980]. 

13. ქართველი ხალხის პოეზია. ანთოლოგია ორ ტომად. (შესავალი სტატია ალ. 

ბარამიძისა და გ, მარგველაშვილისა). I ტომი. „მხატვრული ლიტერატურის 



ქართველოლოგი – THE KARTVELOLOGIST 

29, 2021-2022 

 131 

სახელმწიფო გამომცემლობა“, კიევი 1963 [Поезія грузинського народу. Антологія в 2-х томах, (вступ. стаття А. Баранідзе і Г. Маргвелашвілі), Т. 1. ДВХЛ, Київ 1961].  
14. ხახანოვი, ა. „ნარკვევები ქართული სიტყვიერების ისტორიიდან“: ძველი 

ლიტერატურა მეთორმეტე საუკუნის დასასრულამდე (მეორე გამოცემა), 

„საუნივერსიტეტო ტიპოგრაფია“, მოსკოვი 1897 [Хаханов А. Очерки по истории грузинской словесности. Вып. II. Древняя литература до конца ХII 
века. “Университетская типография”, Москва 1897]. 

 

წყაროები 

15. უკრაინის ლიტერატურისა და ხელოვნების ცენტრალური არქივი. ბორის 

ტენის არქივი. ფონდი 289. აღწერ. 1, ინვენტ. 359/2 [Центральний дер-жавний архів літератури і мистецтва України. Архів Бориса Тена. Фонд 289 опис 1. інв. 359/2]. 
16. უკრაინის ხელოვნებისა და ლიტერატურის ცენტრალური არქივ-მუზეუმი. 

მიკოლა ბაჟანის არქივი. ფონდი 535 [Центральний державний архів-музей літератури і мистецтва України. Архів М. Бажана. Фонд 535]. 



 
 

 

 

 



ქართველოლოგი – THE KARTVELOLOGIST 

29, 2021-2022 

 133 

ქართველოლოგი THE KARTVELOLOGIST 

 
STUDIES: GEORGIAN-EUROPEAN LITERARY RELATIONS 

 
 

Unknown Archival Materials  

on Ukrainian-Georgian Literary Contacts:  

The Way of Borys Ten to Chakhrukhadze 

Ludmila Grytsik 
Professor  
Taras Shevchenko National University of Kyiv 
 

Abstract:  The article discusses yet unknown archival materials which describe 

the history of the translation of Chakhrukhadze's “Tamariani” (an important 

monument of old Georgian literature) into Ukrainian as well as the biography of 

a less-known Ukrainian translator of Georgian literature. The name of the 

famous Ukrainian translator Borys Ten (Mykola Khomychevkyi 1897–1983) is 

well known both to the specialists of European and Ancient literature. However, 

his Ukrainian translations have never been considered by researchers in the 

context of Ukrainian-Georgian literary relations or fiction translation. The 

exceptio n was the series of “Poetry of Georgian People” published in two 

volumes, in which Ukrainian translation of Georgian poetry could be found.  

The thirty-page untitled manuscript of Borys Ten‘s (Mykola Khomychevkyi) 

translation from Georgian was sent to us by the State Archives of Zhytomyr 

Oblast. It became clear according to the first lines of the translation to “hear” 

the voice of Chakhrukhadze, a contemporary poet of well-known Rustaveli. The 

text was neatly copied in pencil. According to individual corrections and 

comments, it was obvious that this material was the final, edited version made 

by the translator.  

 



Ludmila  Grytsik  

Unknown Archival Materials on Ukrainian-Georgian Literary Contacts... 

 134 

The translation was made by Borys Ten whose name is rarely mentioned in 

the context of Ukrainian-Georgian literary contacts while other translators and 

researchers in the field are more famous.  

There was a stage in Ten's life (imprisonment, censorship, persecution) 

when he was forced to publish his translations under various pseudonyms. In 

this period, he did not reveal a pronounced interest towards other Georgia. 

In order to analyze the problem, another question arises. To answer the 

question it is necessary to overview Borys Ten’s path to "Tamariani" as well as 

an analysis of certain moments of his life. Attention should be drawn to the 

following issue: why did Mykola Bazhan, O. Novitskyi and Simon Chikovani, 

while preparing the anthology of “Poetry of Georgian People,” allow such a 

famous medieval Georgian poem to be translated by Borys Ten who had little 

experience regarding translating from Georgian? 

According to the author of the research, such important work is preparing 

an anthology that required the best interlinear translation. 

Following Ten's attitude to the translation, it was important for the 

translator not to replace one verse with another. He did not share the 

tendencies of "Ukrainization" of the foreign text in the translation process. He 

tried to find the stylistic and compositional methods and techniques employed 

by the author, to develop his own method of translating the original, and to find 

a "creative dominant" by performing an interlinear translation. 

The research study of archival materials related to Borys Ten indicates 

that the name of the translator should be recorded in the history of Ukrainian-

Georgian literary contacts of the 20th century. 
 

Keywords: Ukraine; Borys Ten; Mykola Khomychevkyi; “Tamariani”; Old Geor-

gian Literature 



ქართველოლოგი – THE KARTVELOLOGIST 

29, 2021-2022 

 135 

ქართველოლოგი THE KARTVELOLOGIST 

 
ДОСЛІДЖЕННЯ: ГРУЗИНСЬКО-ЄВРОПЕЙСЬКИЙ ЛІТЕРАТУРНІ ЗВ'ЯЗКИ 

 

БОРИС ТЕН У КОНТЕКСТІ УКРАЇНСЬКО-ГРУЗИНСЬКИХ 
ЛІТЕРАТУРНИХ ВІДНОСИН ХХ СТОЛІТТЯ: 

ДО ПИТАННЯ ПРО УКРАЇНСЬКОГО «ТАМАРІАНІ» ЧАХРУХАДЗЕ 

Людмила Грицик 
Професор 
Кіївський національний університет ім. Тараса Шевченка 
Почесний доктор ТДУ ім. Іване Джавахішвілі 

Ім’я Бориса Тена (Миколи Хомичевського) дотепер добре відоме не лише фахівцям, але й читачам античної та європейських літератур. Відомий укра-їнський історик, теоретик і практик художнього перекладу М. Стріха стосовно перекладених Борисом Теном «Іліади» та «Одіссеї» зауважував: «… ледве чи хтось візьметься перекладати Гомерові поеми заново, оскільки Борис Тен, здається, розкрив у своїх перекладах усі можливості класичної української просодії, гідно завершивши справу, що її розпочали колись Руданський та Навроцький з Ніщинським» [7, ст. 279]. До уроків великого Майстра, людини трагічної долі звертаються дослідники. Література, присвячена Борисові Тену, включає низку ґрунтовних праць С. Білоконя, Г. Бухала, Г. Зленка, І. Драча, М. Клименка, Л. Коломієць, М. Рильського, Д. Павличка, спогадів («Жадань і задумів неспокій», 1988; «Скороминущих років буревій», 1998) тощо. «Гомер і за характером, і за духом творчості, – ділився думками Борис Тен в останньому інтерв’ю із письменником О. Опанасюком у листопаді 1982 року, – виявився мені найближчим з усіх ста перекладених мною поетів, прозаїків, драматургів 

[8, ст. 119]. Цей сегмент із багатющої перекладацької спадщини Майстра, включаючи й переклади Арістофана, Есхіла, Софокла, Вергілія та інших, найчастіше потрапляв у поле уваги дослідників. Тимчасом багатогранні інте-

 



Людмила  Грицик  
БОРИС ТЕН У КОНТЕКСТІ УКРАЇНСЬКО-ГРУЗИНСЬКИХ ЛІТЕРАТУРНИХ ВІДНОСИН ХХ СТОЛІТТЯ... 

 136 

реси Бориса Тена поширювалися і на роботу над творами інших літератур: ла-твійської (Г. Карклінь), молдавської (Й. Друце), того, що вкладалося в ті часи в рамки «перекладів з мов народів СРСР», це стосувалося й перекладів оперних текстів.  Грузинські пам’ятки, перекладені в Україні Борисом Теном, майже не потрапляли в поле розмислів дослідників українсько-грузинських взаємин чи художнього перекладу. Винятком стала «Поезія грузинського народу. Анто-логія в двох томах» [4], що представила в українських перекладах й поезію давніх віків і склала повне враження про розвиток світської літератури, зокрема творів Хонелі, Шавтелі, Чахрухадзе, «вінцем» її був Руставелі. Ім’я «провісника» «Витязя в тигровій шкурі» Чахрухадзе не раз з’явля-лося в україномовних працях І. Луценка, О. Барамідзе, Я. Цінцадзе, О. Мушку-діані, але з відомих причин перекладач не називався або вказувалося псевдо – Бориса Тена. Грузинська класична поезія в українських перекладах, щоправда, стала матеріалом ґрунтовного дослідження Р. Чілачави, у центрі якого – творча практика М. Бажана – перекладача «Витязя в тигровій шкурі» Ш. Руставелі. І хоч ні Чахрухадзе, ні його перекладач Борис Тен не були предметом окремої студії автора, порушена проблема перекладу творів давньої грузинської літератури як «своєрідного зразка примирення двох мовно-культурних стихій, коли перекладачеві вдається продемонструвати і схожість, і розбіжність між ними» [15, ст. 30], стала важливою і в осмисленні особливостей рецепції «Та-маріані» Чахрухадзе Борисом Теном. У пропонованій праці простежується шлях українського перекладача до 

«Тамаріані»; спричиненість вибору твору для перекладання; мотивація; роль М. Зерова, М. Рильського, М. Бажана у творчому житті Бориса Тена; уроків М. Бажана – перекладача Руставелевого «Витязя». В дослідженні використані елементи біографічного, порівняльно-істори-чного, типологічного методів, окремі методологічні підходи до процесу поети-чного перекладу. Вивчення матеріалів, пов’язаних із творчістю Бориса Тена, зокрема архі-ву, дозволить вписати ім’я перекладача в історію українсько-грузинських взаємин ХХ ст., закцентувати на своєрідності індивідуального перекладацького проекту, у тому числі й концептуально-методологічних засадах українського перекладу ХХ ст. із грузинської.  



ქართველოლოგი – THE KARTVELOLOGIST 

29, 2021-2022 

 137 

До роботи над пропонований матеріалом мене підштовхнув випадок. У бібліотеку Національного літературно-художнього архіву із Житомира був пе-реданий тридцятисторінковий рукопис перекладу Бориса Тена (Миколи Хомичевського) із грузинської без назви. Уже перші рядки перекладеного тек-сту дали можливість «почути» в них голос сучасника славнозвісного автора 

«Витязя в тигровій шкурі» Шота Руставелі – грузинського поета ХІІ століття Чахрухазе [12]. Записаний олівцем акуратним почерком текст, як видно, був остаточно проредагований автором: на це вказують окремі правки, уточнення, коментарі. Твір, як знаємо, увійшов до першої книги антології «Поезія гру-зинського народу» за редакцією М. Бажана, О. Новицького та С. Чіковані із передмовою відомих грузинських учених О. Барамідзе та Г. Маргвелашвілі. Неофіційним куратором антології, судячи з набутого багаторічного досвіду в царині перекладу з грузинської, був, звичайно, М. Бажан. Антологія не зали-шилася непоміченою: про неї тепло відгукнулася громадськість і Грузії, і Вкраїни [6]. До неї увійшли і твори, які ще не були перекладені, і відомі українському читачеві. Серед них і Чахрухадзе, Чахруха, як називав А. Хаханов 

[9, ст. 305] автора «Тамаріані» – одичної за характером, пройнятої єдиним творчим задумом збірки, що стала «провісником» появи «Витязя в тигровій шкурі». Переклад був виконаний Борисом Теном, чиє ім’я не часто з’являлося в контексті українсько-грузинських літературних контактів – чи то перекла-дачів, чи дослідників, як, приміром, задіяних до підготовки видання П. Ти-чини, Л. Первомайського, В. Мисика, М. Рильського, О. Новицього, Д. Косарика та інших. М. Стріха назвав тогочасного Бориса Тена «постаттю ніби не 

«першого плану», яка фахово і сумлінно працювала над певною своєю діля-нкою» [7, ст. 276]. Такою була античність і європейські літератури. Серед документів, які зберігаються в Центральному державному архіві літератури і мистецтва (вони були передані туди самим Б. Теном) [10], є, щоправда, ви-конаний ним переклад лібрето П. Міріанашвілі опери З. Паліашвілі «Абесалом і Етері» (машинопис, 80 сторінок, 60-ті роки). Очевидно, припускає М. Стріха, саме М. Рильський, який ще 1946 року «намагався контрактувати» Бориса Тена в «Держлітвидаві» на переклад «Іліади» Гомера, а потому оперних перекладів, залучив його й до роботи над «Абесаломом і Етері». Досвід подібної роботи той мав, так само, як і музичну освіту, не мало важили й уроки М. Бажана над перекладом лібрето опери З. Паліашвілі «Даісі» [7, ст. 



Людмила  Грицик  
БОРИС ТЕН У КОНТЕКСТІ УКРАЇНСЬКО-ГРУЗИНСЬКИХ ЛІТЕРАТУРНИХ ВІДНОСИН ХХ СТОЛІТТЯ... 

 138 

348]. Врешті, міг знадобитися і досвід О. Варавви (О. Кобця) поета-емігранта, перекладача лібрето опери «Абесалом і Етері» З. Паліашвілі, який так і не був реалізований у сезоні 1938-1939 років [7, ст. 349]. Збереглася в архіві й публікація Бориса Тена про Іллю Чавчавадзе з нагоди 40-річчя смерті та пе-реклад поезії Гр. Орбеліані «Моїй сестрі Євтимії». Працюючи над нею, Борис Тен писав М. Бажанові, сподіваючись на пораду: «Перекладав я, звичайно, користуючись підрядником, і в мене вийшло тринадцять строф, тоді як в російському перекладі Заболоцького їх тільки дев’ять, причому розподіл тексту на строфи у нас не збігається. Хто тут допускав вільності – я чи За-болоцький» [10, фонд 167]. Але домінує в цьому, як і в інших листах Бориса Тена, проблема перекладу «Іліади» та «Одіссеї». Навіть якщо брати до уваги те, що в силу обставин (арешту, заборон, переслідувань) у певні періоди свого творчого життя автор змушений був вдаватися до псевдонімів (В. Тома-шівський, Т. Верниволя та ін.) [16, ст. 184], звернення до інших грузинських творів не помітне. І тоді виникає інше питання, відповідь на яке прояснить не тільки «шлях» Бориса Тена до Чахрухадзе, але й окремі сторінки його творчого життя. Інтригує дотепер і те, чому М. Бажан – О. Новицький – С. Чиковані, які готували до видання антологію, доручили перекладати знаковий в історії грузинського Середньовіччя твір саме Борису Тенові, який на ту пору з грузинської не перекладав. Чи проглядається у цій роботі певний зв'язок між тим Іншим, над чим працював перекладач, якого уже в шістдесяті (час видання антології) назвали «творцем, який вміщував у собі світи багатьох культур» 

(Д. Павличко), і замовленням, одержаним від редакційної ради? І, нарешті, яким чином усе це торкається «Тамаріані» Чахрухадзе? На час, коли «зав’язувалася» антологія, найголовнішим і визнаним з обох сторін – України і Грузії – репрезентантом грузинської класичної та сучасної літератури був, безперечно, М. Бажан, славу якому принесла багаторічна ро-бота над «Витязем у тигровій шкурі» Ш. Руставелі, «Давитіані» Д. Гурамішвілі, літературою ХХ століття. «М. Бажан «переніс» в Україну грузинське слово, 

«грузинський сад зростив на Україні» [13, ст. 239] і бережно плекав його. У цьому переконує, зокрема, його копітка праця над поемою Ш. Руставелі. Спо-стерігаючи над процесом відтворення оригіналу, Р. Чілачава зауважував: 

«Бажан невтомно заглиблювався в художній світ Руставелі, зіставляв рядки свого перекладу з першотвором, вишукував можливість максимально набли-



ქართველოლოგი – THE KARTVELOLOGIST 

29, 2021-2022 

 139 

зитись до їх суті …» [14, ст. 22]. І далі, простежуючи за «довготривалою працею» перекладача, не раз вказував на «результати активного самореда-гування». Впадає в око ще один момент у процесі творення українського 

«Витязя», проакцентований самим М. Бажаном у статті «Труднощі перекладу 

«Витязя в тигровій шкурі», надрукованій у газеті «Літературулі Сакартвело» за 1937 рік [14, ст. 16], пов’язані з «надмірною допомогою» грузинських рус-твелологів, зокрема С. Іорданішвілі, К. Чічінадзе, Ш. Нуцубідзе, П. Інгорокви, К. Кекелідзе і, звичайно, фахового підрядника, який став для нього «першим етапом гарної роботи», «чимось більшим, ніж звичайне перекладання з мови на мову» [14, ст. 43]. Називаю найважливіші моменти робочого процесу, поза яким «перший крок», «початок» не має сенсу. Спробую спроектувати усе це на роботу Бориса Тена над поемою Чахрухадзе: матеріали, які б засвідчили тісну співпрацю перекладача із М. Ба-жаном (листів, заміток), в архіві відсутні. Важко сказати, хто готував підрядник: Б. Тен не володів мовою оригіналу. Скоріше всього, це був той же С. Іорданішвілі, що робив підрядник «Витязя в тигровій шкурі». В усякому випадку, наявні в архіві М. Бажана інші тексти – «Абдул-Месія» І. Шавтелі [11, фонд 535] та підрядник до перекладу «Давитіані» [11, фонд 535] підводять до такої думки. Припускаю, що така відповідальна робота – підготовка антології, яка відтворювала картину грузинської поезії від найдавніших часів до ХХ століття, – проходила на найвищому рівні (промовистим тут є задіяні до неї учені і перекладачі) і цього разу супроводжувалася майстерно виконаним підрядником. Адже мова йшла про твір, що за словами Ш. Нуцубідзе є не тільки знаковим явищем у грузинській поезії ХІІ століття: «з національно-культурної пам’ятки вона переростає в інтернаціональну пам’ятку розвитку Східного Ренесансу» [3, ст. 239]. І далі: Чахрухадзе в літературі Східного Ренесансу, – міркував учений, – стоїть між Нізамі та Руставелі». Це – «пере-ломне» явище у розвитку Ренесансу грузинського. Відомо, що до роботи над антологією «Поезія Радянської Грузії» 1939 року за редакцією М. Бажана Борис Тен залучений ще не був. Очевидно, ситуація не сприяла цьому. Сфабриковані проти нього справи, заслання на Далекий схід упродовж тривалого часу нагадували про себе. Подачі «Книгоспілки», «Сяйва», ДВУ не могли ком-пенсувати амбітних задумів талановитого майстра: художній переклад, пере-дусім із давньогрецької, залишався «головною сферою діяльності» [16, ст. 184] 



Людмила  Грицик  
БОРИС ТЕН У КОНТЕКСТІ УКРАЇНСЬКО-ГРУЗИНСЬКИХ ЛІТЕРАТУРНИХ ВІДНОСИН ХХ СТОЛІТТЯ... 

 140 

Бориса Тена з відомих причин, зрозуміло, не сповна реалізованою. Знання європейських мов, музики, театру, а ще – світ античності, власна поетична творчість, проте, робили своє. Інтерес до античності зблизив Бориса Тена із М. Зеровим, М. Рильським, М. Бажаном. Уже в 20-ті роки з’явилися не лише його оригінальні поезії, а й переклади. Кілька з них було підготовлено до антології нової французької поезії С. Савченка. Проте справжня слава пере-кладача прийшла до нього з появою «Прометея закутого» Есхіла, «Одіссеї» та Гомерової «Іліади», в роботі над якими Борис Тен «знайшов свій власний версифікаційно-стилістичний та науково-історичний підхід» [10, од зб 21]. В архіві Бориса Тена зберігається рукопис під назвою «Що я завдячую Зерову», з якого видно, що до перекладацької роботи його прилучив М. Зеров, із яким він познайомився у Києві ще 1924 року [10, ст. 289]. Саме М. Зеров рекомендував С. Савченкові Тенові переклади із французької. Він же познайомив Бориса Тена із О. Білецьким, маючи намір долучити його до підготовки хрестоматії. Проте з волі обставин Борис Тен змушений був, як уже зазначалося, підписувати ви-конане псевдонімами. І коли, згадував автор, «стало питання про переклад … трагедії Есхіла «Прометей закутий», то він (Білецький – Л.Г.) зразу ж порекомендував доручити цю роботу саме мені» [10, ст. 289]. Про покро-вительство М. Зерова Борис Тен буде згадувати і в спогадах про переклади Софокла, Арістофана, Гомерової «Одіссеї», яку так любив Зеров; не раз повертатиметься до його «безцінних, доброзичливих порад». В особі Бориса Тена М. Зеров, як видно, знайшов людину, потрібну задля реалізації вино-шуваних задумів. У березні 1930 року М. Зеров від імені Кабінету порівняльно-го вивчення літератур, де головував О. Білецький, звернувся із листом до сектора літератури і мистецтва, у якому рекомендував «список творів чужо-земних літератур, що їх бажано перекласти в першу чергу». У листі, зокрема, уточнено: «У плані є величезна прогалина: відсутні літератури Сходу та літератури слов’янських народів, але Кабінет вважає дуже необхідним ці два розділи, особливо перший …»1. Подібні ініціативи/міркування М. Зерова про-кладали стежки, на які виходив тоді ще опальний перекладач. Концептуальні думки, що стосувалися перекладу, знайдуть своє чи не найповніше 

                                                      
1 Цей матеріал був віднайдений в архіві літературного музею Гр. Кочура в Ірпені. Першо-друк оприлюднила Лада Коломієць на сторінках «Вісника КНУ імені Тараса Шевченка. Іноземна філологія». Вип. 1 (53), 2021. С. 12-13. 



ქართველოლოგი – THE KARTVELOLOGIST 

29, 2021-2022 

 141 

відтворення з часом. У написаному від руки варіантові роботи «Кундзіч і питання художнього перекладу на Україні» Борис Тен викладає свій погляд на переклад, осмислюючи при цьому низку теоретичних проблем. Зокрема, вибору творів, адекватності перекладу оригіналові, суть реалістичного/анти-реалістичного перекладу, відображення смислових і чуттєвих асоціацій, передачі імен – «їх треба розв’язувати відповідно до внутрішньої якості у системі мови, на яку вони перекладаються» [10. 289, 71]. Йому імпонує позиція О. Кундзіча – перекладача, якого Борис Тен вважає одним із перших теоретиків мистецтва перекладу [10. 289, 71]. Підтримка М. Зерова, а завдяки ньому й О. Білецького, відкривали можливість рухатися далі: поступово розсу-валася завіса заборон і сумнівів. Знаковою стала підготовка до видання 1938 року хрестоматії «Антична література. Зразки старогрецької та римської художньої літератури», упорядкована О. Білецьким: у ній був український Есхіл Бориса Тена. Як видно з матеріалів архіву, Бориса Тена всіляко підтримував пере-кладами М. Рильський. У листах до нього Борис Тен не раз делікатно натякав на готовність перекладати. До цього, окрім бажання трудитися на ниві творчості, спонукала і матеріальна скрута, спричинена найперше «уламками літературного минулого». «Привозьте переклад Словацького і поговоримо з Корнійчуком про Гомера», – пише М. Рильський [10. 289, 72]. Подібні листи, що стосувалися перекладів із Міцкевича, Жулавського, Бехера, морально підтримували Бориса Тена. М. Рильський повірив у перекладача, «вінки тернові» його нелегкої справи: таких фахівців було в Україні не густо. Промовистим є фрагмент одного з листів М. Рильського до Ю. Кобилецького від 20 вересня 1946 року: «Є й підходяща (для перекладу «Іліади» – Л.Г.) людина – поет і перекладач Борис Тен (М.В. Хомичевський). Він добре знає грецьку мову і добре володіє українським віршем, чимало його перекладів було в «Хрестоматії» Білецького, нині видавництво «Мистецтво» взяло його переклад Есхілового «Прометея». Акад. Білецький, на мою думку, цю кандида-туру поділяє. Варто, їй-богу, варто про це подумати» [5, ст. 255]. У пере-кладацькій практиці Бориса Тена М. Рильський, який сам у цей час багато перекладав (Міцкевич, Словацький, Тувім, Гейне, Шекспір), знайшов таланови-того колегу по цехові, індивідуальність, поета-енциклопедиста. Сказане свого часу Л. Новиченком про М. Рильського: «Як перекладач він володів даром 



Людмила  Грицик  
БОРИС ТЕН У КОНТЕКСТІ УКРАЇНСЬКО-ГРУЗИНСЬКИХ ЛІТЕРАТУРНИХ ВІДНОСИН ХХ СТОЛІТТЯ... 

 142 

артистичного перевтілення, тонкою чутливістю до манери, стилю різних авторів, національного та історичного колориту відтворюваного тексту» [2, ст. 
356], було помічене поетом і в Борисові Тенові. І в потрібну мить, це видно з листів, підтримав його. Припускаю, не лише відлуння уже оприлюднених перекладів, але й оцінка його перекладацького хисту були помічені й М. Бажаном: Данте, Уітмен, Верхарн, Гофман, Шекспір, до яких звертався Борис Тен, належали до улю-блених авторів. Інтригували і виважені практикою глибокі розмисли Бориса Тена про художній переклад. Не менше – думки авторитетних фахівців і їх 

«сфери впливу» (М. Зеров), ініціативи. У процесі підготовки грузинської антології все мало значення. Думаю, що окрім рівня перекладацької майстер-ності, на який вийшов Борис Тен, працюючи із творами греко-римської анти-чності, реалізованої автором концепції художнього перекладу, не менше ва-жила його обізнаність із ренесансною епохою на Сході. Відомо, що Чахрухадзе був «старшим сучасником» (Ш. Нуцубідзе) Руставелі. Як видно із архівних нотаток, у тому числі й праці, народженої потребою «осмислити цей процес», 

«підвести під нього теоретичну базу» [10. 289, 71], Борис Тен уважно приглядається до уроків І. Франка, досвіду С. Руданського, Я. Парандовського. Він не раз торкається проблеми передачі гекзаметра українською, подумки вступає в полеміку з ними, повертається до порад М. Зерова («Я не раз його згадував із жалем, що не можу звернутися до нього і скористатися з його безцінних і доброзичливих порад», – запише Борис Тен [10. 289, 359.2]) і, врешті, робить висновок, що «різнозначність просодичних систем – метричної у греків та римлян і силабо-тонічної у нас» [10.289, 359.2] складає певні труднощі у відтворенні прототексту. Тут йому імпонує той же О. Кундзіч, якого цитує: «Реалістично перекладати означає передати засобами своєї мови все відчуте і усвідомлене автором оригіналу» [10. 289, 71]. М. Бажан, який був «у темі», працюючи над Руставелі, І. Шавтелі (фра-гменти з поеми, перекладені й записані від руки), Д. Гурамішвілі (рукопис підрядника, готовий для подальших дій) [11. 535.46, 21], зробив свій вибір. 

«Руставелі, – міркував Ш. Нуцубідзе, – набагато ближчий до Чахрухадзе, ніж до будького іншого – формами, образами, афоризмами, а також формально-технічними моментами» [3, ст. 202]. Руставелі пішов «рішуче» за Чахрухадзе. М. Бажан, як видно, зробив вибір на користь Бориса Тена. Окрім усього, 



ქართველოლოგი – THE KARTVELOLOGIST 

29, 2021-2022 

 143 

наукова література не раз акцентувала на «церковних настроях душі» поета Чахрухадзе. А це вже те, що було близьким, органічним для самого Бориса Тена – священика УАПЦ, протоієрея. Близьким було й інше: у долі Чахрухадзе, який, за словами науковців, знайшов свій власний шлях у поезію, де визна-чальним був талант, що не завжди імпонував системі, Борис Тен відчув багато суголосного своїй музі. Найціннішим тут виявилися й уроки поетики Рус-тавелі, які міг пройти Борис Тен, читаючи українською «Витязя в тигровій шкурі». В цьому перекладач, знавець античності «відчув дух античної філо-софії», ідей Арістотеля, Плотіна, Сократа, музику вірша. Набутий перекладами трактатів, художніх творів досвід, розмисли над опрацьовуваним матеріалом наближали його до «Тамаріані», так само, як і міркування не раз читаного А. Хаханашвілі (Хаханова). Аналізуючи «Тамаріані», учений у відомих «Очерках по истории грузинской словесности» [9, ст. 303] спостеріг, що Чахрухадзе намагався прославити Тамар, апелюючи до Гомера, Платона, а особливо Арістотеля: «Він, як і інші автори, не знаходить предмета, з яким можна, – писав А. Хаханов, – порівняти Тамар. Звідти – заклики – звернення до Сократа, Платона, Єфрема, Аріосто» [9, ст. 311]. Переклади «Одіссеї» та «Іліади» Есхіла, робота над «Словником міфологічних імен та географічних назв у поемі Гомера «Одіссея» (із правками О. Білецького), уроки-спостереження над перекладами А. Содомори, Є. Дроб’язка, О. Кундзіча, О. Поповича, М. Білика та інших (в архіві зберігається дванадцять матеріалів-статей, що стосуються перекладацької діяльності Бориса Тена), врешті робота над перекладом лібрето П. Міріанашвілі вивели його на ринг, де випробовувалися різні варіанти перекладу. «Творець українського культпростору» [1, ст. 95] М. Ба-жан довірив «Тамаріані» Чахрухадзе, поетика якого близька до поетики Руставелі, Борисові Тену («всі елементи поетики грузинського Ренесансу, – стверджував Ш. Нуцубідзе, – очевидні» [3, ст. 232]). Автор часто апелює до 

«Біблії», інших популярних у той час книг. Дослідники «Тамаріані» звертають особливу увагу на різні художні прийоми, використовувані у поемі, зокрема, порівняння, які, за А. Хаханашвілі, мають «східний, гіперболізований хара-ктер» [9, ст. 311], витворені уявою автора епізоди, наприклад, подорожі до Абхазії, вказують на знайомство Чахрухадзе із «Хамсе» Нізамі Гянджеві, зокрема його романтичними поемами, у яких з’являються образи Лейлі, Шірін, а також вражає проявлена у творі ерудиція Чахрухадзе, його обізнаність із еллінською міфологією, пам’ятками візантійської культури, античною філо-



Людмила  Грицик  
БОРИС ТЕН У КОНТЕКСТІ УКРАЇНСЬКО-ГРУЗИНСЬКИХ ЛІТЕРАТУРНИХ ВІДНОСИН ХХ СТОЛІТТЯ... 

 144 

софією, працями П. Івера, Є. Мціре, Петриці, що позначалося на тканині першо-твору і мало бути відображене в перекладі. Певні труднощі були, природньо, спричинені і особливостями архітектоніки поеми, відсутністю сюжетного стрижня тощо. Судячи з того, як «входив» у процес передачі грузинського твору Борис Тен (з нотаток, листів), автор прагнув максимально точно відобразити особливості першоджерела. Ускладнювало роботу, як видно, найбільше те, що було пов’язане зі способами передачі вірша Чахрухадзе. Автор, зазначав А. Хаханашвілі, «створив особливий розмір чахрахаулі»  – двадцятискладовий вірш [9, ст. 305]. Думку вченого, як відомо, не поділяв Ш. Нуцубідзе, вважаючи сам термін «чахрахаулі» «маленькою історичною неув’язкою хронологічно і … по суті» [3, ст. 221]. «У Чахрухадзе, – зауважує вчений, – відсутній якийсь один розмір, що можна було б назвати його іменем 

[3, ст. 221]. Урізноманітнення звучання вірша, яке констатує в поемі автор, Ш. Нуцубідзе пояснює особливостями розвитку тогочасної літератури, зокрема поезії. «Тамаріані» пов’язана із тим періодом, коли вірш «відривається від книжності», наближаючись до народного, коли помітно удосконалюється техніка віршування й урізноманітнюється розмір. Вироблений ученим погляд на «Тамаріані», оцінка мажорного і мінорного «ладів», якими оперував Чахру-хадзе, дозволила Ш. Нуцубідзе міркувати над особливостями «поетичної орке-стровки» твору, а перекладачеві шукати шляхи до передачі його насамперед у досвіді роботи над «Витязем у тигровій шкурі» Руставелі, його високому і низькому шаїрі. «Руставелі, – підсумовував учений, – набагато ближчий до Чахрухадзе, ніж до будького іншого – Шавтелі, Тмогвелі, Хонелі [3, ст. 202] не лише народним шаїрі, поетичними формами, образами, афоризмами, а також формально-технічними моментами». І ще одне спостереження-підказка дослі-дника перекладачеві: «художньою одиницею в чахрахаулі є не двадцяти-, а десятискладовий рядок. Вирішальною є внутрішня рима, введена в межі десятискладового рядка» [3, ст. 217], яка також сприяла урізноманітненню звучання вірша. Для прикладу – фрагмент із дванадцятої оди Чахрухадзе: 

Дивна Тамаро, 

Сонячна хмаро, 

Неба престоле, 
Й людям світило! 

переклад Бориса Тена 



ქართველოლოგი – THE KARTVELOLOGIST 

29, 2021-2022 

 145 

Для Бориса Тена, це помітно із його перекладознавчих розмислів, важливо було не «підставляти» один вірш замість іншого, свій замість чужого; не поділяв він і будьяких «українізаторських» тенденцій у перекладах [10. 251, 

34], прагнучи знайти свій шлях у розмаїтті стилістичних і композиційних авторських вирішень, виробити власний підхід до передачі оригінального твору, знайти, перекладаючи з підрядника, «творчу домінанту». Вона, це засвоїв від М. Рильського, – головна для автора риса, яка являється для нього найхарактернішою, провідною [5, Т. 16, 218]. 

 

 

Література 

1. Кодак М. Семіосфера Миколи Бажана. Луцьк: Твердиня, 2013. 140 с. 

2. Новиченко Л. Максим Рильський. Історія української літератури ХХ сто-
ліття. Кн. 1. Київ: Либідь, 1993. 782 с.  

3. Нуцубидзе Ш. Руставели и Восточный Ренессанс. Тбилиси: Заря Востока, 

1947. 387 с. 

4. Поезія грузинського народу. Антологія в 2-х томах / вступ. стаття А. Бара-нідзе і Г. Маргвелашвілі.  Т. 1. Поезія давніх віків. Поезія початку ХХ століття. Київ: ДВХЛ, 1961. 547 с.  

5. Рильський М. Зібрання творів у 20-ти томах. Т. 19. Київ: Наукова думка, 

1988. 701 с.  

6. Синиченко О. Грузинська література на Україні у повоєнні роки (1945-1967). Бібліографічний покажчик. Райдужними мостами. Українсько-грузинські 
літературні зв’язки. Київ: Дніпро, 1968. С. 422-472.  

7. Стріха М. Український переклад і перекладачі: між літературою і 
націєтворенням. Київ: Дух і літера, 2020. 520 с. 

8. Тен Б. Скороминущих років буревій. Рівне: Азалія, 1998. 125 с.  

9. Хаханов А. Очерки по истории грузинской словесности. Вып. II. Древняя ли-
тература до конца ХII века. Москва: Университетская типография, 1897. 

355 с.  

10. Центральний державний архів літератури і мистецтва України. Архів Бориса 

Тена. Фонд 289 опис 1. інв. 359/2. 



Людмила  Грицик  
БОРИС ТЕН У КОНТЕКСТІ УКРАЇНСЬКО-ГРУЗИНСЬКИХ ЛІТЕРАТУРНИХ ВІДНОСИН ХХ СТОЛІТТЯ... 

 146 

11. Центральний державний архів-музей літератури і мистецтва України. Архів 
М. Бажана. Фонд 535. 

12. Чахрухадзе. Тамаріані (Оди). Перекл. Бориса Тена. Поезія грузинського на-
роду. Антологія в 2-х томах. Т. 1. Поезія давніх віків. Київ: ДВХЛ, 1961. С. 150-172.  

13. Чиковані С. Пісня про Давида Гурамішвілі. Колесо хисткої долі. Фотопоема 

Євгена Дерлеменка за мотивами «Давитіані» Д. Гурамішвілі та «Пісні про 
Давида» С. Чиковані. Київ: Мистецтво; Тбілісі: Хеловнеба, 1980. 238 с.  

14. Чілачава Р. «Майже коло віршів, та всі хореями восьмистопними», або на-родження українського «Витязя». Руставелі Ш. Витязь у тигровій шкурі. Київ: Мистецтво, 2004. 352 с. 

15. Чілачава Р. Грузинська класична поезія в українських перекладах (на мате-ріалі творчої практики М. Бажана): автореф. дис. … докт. філол. наук: 

10.01.01 ; 10.01.05. Київ, 1995. 33 с. 

16. Шевчук В. Борис Тен. Українське слово. Хрестоматія української літе-
ратури та літературної критики ХХ ст. У 4-х книгах. Кн. 4. Київ : Рось, 

1995. 704 с.  



ქართველოლოგი – THE KARTVELOLOGIST 

29, 2021-2022 

 147 

ქართველოლოგი THE KARTVELOLOGIST 

 
კვლევები: ქართულ-ევროპული ლიტერატურული ურთიერთობები 

 
 

ევროპელ დიპლომატ-მკვლევართა  

(XVIII–XIX სს.) ღვაწლი კავკასიოლოგიაში 

იზა ჩანტლაძე  
ფილოლოგიის მეცნიერებათა დოქტორი, საპატიო პროფესორი  

მარიკა ოძელი  
ფილოლოგიის მეცნიერებათა დოქტორი, პროფესორი  
 

 

რეზიუმე: სტატიაში ნაჩვენებია ევროპელი მეცნიერების წვლილი ქართველურ 

ენათა შესწავლის საქმეში. ყურადღება გამახვილებულია ოლივერ უორდროპის 

ინგლისურ-სვანურ ლექსიკონზე, რომელიც, შეცდომების მიუხედავად, მნიშვნე-

ლოვან ინფორმაციას გვაწვდის სვანურ ენაზე. გარდა ამისა, საუბარია ევრო-

პელ მოგზაურ-დიპლომატთა (პეტრე პალასი, იოჰან გიულდენშტედტი, ჯორჯ 

ელისი, დემეტრიუს პიკოკი...) დამსახურებასა და დ. პიკოკის ქართულ-მეგ-

რულ-ლაზურ-სვანურ-აფხაზურ ლექსიკონზე. ამასთანავე, ყურადღება გამახვი-

ლებულია დუგლას ფრეშფილდის ორტომეულზე, რომელშიც გადმოცემულია 

ალპინისტთა სამარშრუტო მყინვარებთან ახლოს მცხოვრები მოსახლეობის 

სხვადასხვა წეს-ჩვეულების შესახებ ლეჩხუმში, ქვემო სვანეთსა და ზემო სვა-

ნეთში. 

 

საკვანძო სიტყვები: ოლივერ უორდროპი; მარჯორი უორდროპი; სვანური 
ენა; ინგლისურ-სვანური ლექსიკონი; ევროპელი დიპლომატ-მკვლევარები 

 

 



იზა ჩანტლაძე, მარიკა ოძელი 

ევროპელ დიპლომატ-მკვლევართა (XVIII–XIX სს.) ღვაწლი კავკასიოლოგიაში 

 148 

სამი ათეული წლის განმავლობაში მეგობრობდნენ გამოჩენილი ავსტრიე-

ლი და ქართველი მეცნიერები – ლინგვისტი (ინდოევროპეისტი, კავკასიოლო-

გი) ჰუგო შუხარდტი და ქიმიკოსი პეტრე მელიქიშვილი (თბილისის სახელმწი-

ფო უნივერსიტეტის პირველი რექტორი), რომელსაც უცხოელი კოლეგისთვის 

პირველი გაკვეთილები ჩაუტარებია ქართულ ენაში. „საქართველოს მეჭურ-

ჭლეთუხუცესი“, დიდი ექვთიმე თაყაიშვილი ასე იგონებდა დიდი აკადემიკოსის 

ნათქვამს: ერთხელ ჰუგომ მითხრა: რა თქვენი საქმეაო ქიმია? ქიმიაში კვლევა-

ძიებას ევროპელებიც კარგად შესძლებენ. თქვენ ასეთი მდიდარი ენა გაქვთ და 

კილოკავები, ეს შეისწავლეთ და ამის გამოკვლევაში დაგვეხმარეთ, უთქვენოდ 

ამას ჩვენ თავს ვერ გავართმევთო (გაზეთი „დამოუკიდებელი საქართველო“, 

პარიზი, 1927, №135); 1895 წელს კი თავის დიდებულ ნაშრომში "Über das 

Georgische“ ჰუგო შუხარდტი დიდი გულისტკივილით აღნიშნავდა: გაკვირვებას 

იწვევს ის გარემოება, რომ დასავლეთის მეცნიერები ქართულ ენას მცირე ყუ-

რადღებას უთმობენ, თუმცა ამ ფრაზის შემდეგ იგი სიამაყით გახაზავდა, რომ 

ინგლისელი ჯონ ოლივერ უორდროპი რუსეთშიც კი ქართულს სწავლობსო [22, 

გვ. 7-8]. 

მართლაც განუზომელია და-ძმა მარჯორი და ოლივერ უორდროპების 

ღვაწლი ქართული კულტურისა თუ ქართველურ ენათა მონაცემების ევროპაში 

პოპულარიზაციის საქმეში! განსაკუთრებით აღსანიშნავია ბრიტანეთის მუზე-

უმსა და ათონის ქართველთა მონასტერში დაცულ ხელნაწერთა კატალოგი, 

რომელიც დაიბეჭდა “Journal of Theological Studies”-ის XII ტომში 1910-1911 

წლებში. ამას მოჰყვა ბატონი ოლივერის მიერ შედგენილი “English-Svanetian 

Vocabulary”-ის გამოცემა ჟურნალში “Of the Royal Asiatic Society of Great 

Britain and Ireland” (ტ. 43, London, 1911) [25]. 

მიუხედავად იმისა, რომ საანალიზო ლექსიკონი მცირე მოცულობისაა (შე-

იცავს 1334 ლექსემის განმარტებას), სხვა ევროპელ მოგზაურ-დიპლომატთა 

თუ რუსეთის საიმპერატორო აკადემიის წევრთა (პეტრე პალასი – 1786 [27], 

იოჰან გიულდენშტედტი – 1787 [16], ჯორჯ ელისი – 1788 [15], დემეტრიუს პი-

კოკი – 1887 [21],...) ანალოგიური გამოცემების მსგავსად, მაინც მეტად მნიშ-

ვნელოვანია იმის გამო, რომ მასში თითქმის საუკუნე ნახევრის წინანდელი 

სვანურია წარმოდგენილი. „ყოველგვარი დოკუმენტაცია, რასაც შეუძლია უმ-

წერლო ენათა ძველი ვითარების შესახებ გარკვეული ცოდნა შეგვძინოს, მეცნიე-

რულად ფასეულია ამ ენათა ისტორიისათვის... გასაკვირი შეცდომები კი არ 

არის, არამედ ის, რომ მეტი უზუსტობა არ დასტურდება“ [12, გვ. 20, 111] უცხო-

ელ მოგზაურ-მკვლევართა შრომებში. ზოგმა მათგანმა არც ერთი იბერიულ-კავ-



ქართველოლოგი – THE KARTVELOLOGIST 

29, 2021-2022 

 149 

კასიური ენა არ იცოდა, ამიტომ მთქმელებთან ურთიერთობისას იწერდნენ 

გარკვეულ ლექსიკას: შოტლანდიელი არისტოკრატის ლექსიკონის სიტყვა-სტა-

ტიები და მათი გრამატიკული ფორმები ისეთ არქაულ შთაბეჭდილებას ტოვე-

ბენ, რომ, ჩვენი აზრით, ოლივერ უორდროპის ინფორმატორები, ძირითადად, 

კალადხალდედუშგულის მკვიდრნი უნდა ყოფილიყვნენ (შდრ. ნინო აბესაძის 

ვარაუდი, რომლის მიხედვით, ლექსიკონის მასალები სვანური ენის ოთხივე 

დიალექტის წარმომადგენლებისგან იყო ჩაწერილი [1, გვ. 297]. სვანურ ლექსე-

მათა ლათინურ ტრანსკრიფციებშიც არაერთი შეცდომაა, მაგრამ მაინც, შესაძ-

ლებლობის ფარგლებში, ჩვენ უნდა გავასწოროთ ისინი, შევუდაროთ ანალოგი-

ურ გამოცემებს (მაგალითად, 1887 წელს ლონდონში, სამეფო სააზიო საზოგა-

დოების ჟურნალის XIX ტომში, დაბეჭდილ დ. პიკოკის ქართულ-მეგრულ-ლა-

ზურ-სვანურ-აფხაზურ ლექსიკონს, რომელსაც იცნობს საანალიზო ნაშრომის 

ავტორი და მის შეცდომებსაც ასწორებს1 [21]), რათა ვაჩვენოთ მსგავსება-გან-

სხვავებანი, და უორდროპისეულ ინგლისურენოვან შესატყვისებს სქოლიოებში 

მივუწეროთ ქართული თარგმანებიც.  

ოლივერ უორდროპი, ალბათ, იცნობდა გამომცემელ ჯ. ედვარდსის წიგ-

ნსაც (ავტორის გვარი რომ არ აწერია!) „რუკა შავი და კასპიის ზღვებს შორის 

მოთავსებული ქვეყნებისა, კავკასიის ხალხთა აღწერითა და მათი ენების 

სიტყვარებით“ [15], რომელიც იყო თუ არა ოქსფორდის უნივერსიტეტის ბოდ-

ლეს ბიბლიოთეკაში იმ დროს, როდესაც იქმნებოდა “English-Svanetian 

Dictionary” [25], ეს (და კიდევ არაერთი რამ ინგლისურ-ქართული ურთიერთო-

ბიდან!) უნდა დადგინდეს ჩვენი ინგლისში მუშაობით. ხსენებული ნაშრომი, 

რომელშიც სხვა საინტერესო მასალებთან ერთად წარმოდგენილია იბერიულ-

კავკასიურ ენათა (მათ შორის: ქართული, მეგრული, სვანური) ლექსიკონებიც, 

ბრიტანელი კოლეგების ინფორმაციით, ამჟამად ინახება უორდროპების ფონ-

დში2, უდროოდ გარდაცვლილი დის ხსოვნის აღსანიშნავად და ქართველურ 

ენათა ოჯახის შესწავლის მიმართ ევროპაში ინტერესის გასაღვივებლად რომ 

                                                      
1 საოცარი ფაქტია! – თავის “English-Svanetian Dictionary”-ში  ავტორი ასწორებს ლონ-
დონში უფრო ადრე გამოცემულ ხუთენოვან ლექსიკონში დ. პიკოკის მიერ დაშვებულ 
არაერთ (მათ შორის სვანურ) შეცდომას, თუმცა ბათუმში ბრიტანეთის ინტერესების 
ერთადერთი დამცველის შესახებ ო. უორდროპი იმასაც ამბობდა, რომ მისი მოღვაწეობა 
უფრო დიდ აღიარებას იმსახურებსო. 

2 მოსალოდნელია, რომ აქვე ვიპოვოთ პოლიგლოტ დ. პიკოკის კავკასიისადმი მიძღვნილი 
ნაშრომიც, რომელიც, სპეციალური ლიტერატურის (Morfill, 1895: 137-138) მიხედვით, 
არსად ჩანს, და ორიენტალისტ რ. ნ.კასტის ინფორმაცია კავკასიის ენათა შესახებ (ჟურ-
ნალი JRAS, 1884, ტ. 17). 



იზა ჩანტლაძე, მარიკა ოძელი 

ევროპელ დიპლომატ-მკვლევართა (XVIII–XIX სს.) ღვაწლი კავკასიოლოგიაში 

 150 

შექმნა ოლივერ უორდროპმა. მან შესანიშნავად იცოდა, რომ აუცილებელი იყო 

ცოცხალი მეტყველების ზუსტი ფიქსაცია ფონოგრაფების საშუალებით (მაშინ 

ამისთვის სხვა ტექნიკური აღჭურვილობა არ არსებობდა!) და დიდ იმედს გა-

მოთქვამდა, რომ ბრიტანელი სტუდენტები ამ საქმეს დროულად მოჰკიდებენ 

ხელსო. მანამდე კი თავის ლექსიკონში წარმოდგენილი მასალები მას მიაჩნდა 

შემდგომი სერიოზული კვლევის საწყის მცდელობად, რაშიც კარგად ჩანს ამ 

თავმდაბლური განცხადების ავტორის მაღალი არისტოკრატიზმი. 

დიპლომატი ოლივერ უორდროპი ბრიტანეთისა და რუსეთის საელჩოს 

კონსული გახლდათ, რომლის რეზიდენცია ბათუმში მდებარეობდა. ის რომ 

ძალზე განათლებული და არაერთი უცხო ენის მცოდნე იყო, კარგად იგრძნობა 

მისი სიტყვარიდანაც – თითქმის ყველა შემთხვევაში ქართულიდან ნასესხებ 

სვანურ ლექსემას მიწერილი აქვს აბრევიატურა G. მაგალითად: Vien – 

dsargual (G. dzarghvi), რომელიც რატომღაც ლაშხური დიალექტის ფორმითაა 

მოცემული, თანაც მრავლობით რიცხვში. მოსალოდნელია, რომ უორდროპთა 

ძირითად ინფორმატორთან, მაშინდელი სვანეთის ცნობილ საზოგადო მოღვა-

წესთან, დიდი ილია ჭავჭავაძის მეგობართან – ბესარიონ ნიჟარაძესთან მათ არ-

სენ ონიანიც (აკადემიკოს ნიკო მარის რედაქტორობით გამოცემული ლაშხური 

მასალებისა და მცირე ბოტანიკური ლექსიკონის [26]3 ავტორი) გაეცნოთ ქუთა-

ისში (რამდენადაც ჩვენთვის ცნობილია, და-ძმა ლაშხეთში არ ყოფილა, თუმცა 

დაშდვ/დაშტვ „დათვი“, ვისგვ/ვუსგვ/ვუსკ „ვაშლი“, ისგუ/ისკუ „შენი“ და ანალო-

გიური პარალელური ფუძეები შესაძლოა ქვემოსვანურის ასახვაც იყოს!) ან  

ძარღ¡ალ ვინმე ახალგაზრდა ბალსზემოელისგანაა ჩაწერილი. დღეს ეს სიტყვა 

მთელ სვანურში (გარდა ლაშხური დიალექტისა) წარმოდგენილია საერთოქარ-

თველური ფუძეენიდან მომდინარე ფონემათ შესატყვისობით ჯŠრღ¡. სამწუხა-

როდ, ლექსიკონში არც უმლაუტიანი ფორმებია შენიშნული ბოლომდე და არც 

გრძელი ხმოვნები (მოსალოდნელი კი იყო ბესარიონ ნიჟარაძესთან ურთიერთო-

ბის წყალობით!), თორემ ჩვენი ვარაუდისთვის მეტი საფუძველი გვექნებოდა. 

ოლივერ უორდროპს შეეძლო მიეთითებინა ლათინური Vena’ც, რომელიც 

ქართულში მაშინაც იხმარებოდა, მაგრამ, როგორც ჩანს, არ იცოდა4. სამაგიე-

                                                      
3 ეს წიგნები ინახება ბოდლეს ბიბლიოთეკაში, სადაც, აგრეთვე, დაცულია კ. ფ. ვოლეის, რ. 
ბერნოვილის, დ. ფრეშფილდის, რ. ბლაიხშტაინერის, კ. ბოროზდინისა და დ. ორბელის 
სვანეთისადმი მიძღვნილი ზოგი წიგნი, რომელთა შესახებ საქართველოში ჯერჯერობით 
თითქმის არაფერი იციან (აუცილებელია მათი შესწავლა!). 

4 ოლივერ უორდროპი კარგად იცნობდა თბილისში გამოცემული კრებულის "Сборникъ матеріаловъ для  описанія мѣстностей и племенъ Кавказа“ სხვადასხვა ტომს. ვფიქრობთ, 



ქართველოლოგი – THE KARTVELOLOGIST 

29, 2021-2022 

 151 

როდ, მას სხვაგან აქვს მითითება არა მხოლოდ ბერძნულ-ლათინურ, არამედ 

აღმოსავლურ ენებზეც: 

Key – kel, kyl (G. clite, cf. Pers. and Lat.), ანუ: კელ, კჷლ (ქართ. კლიტე, 

შდრ. სპარს. და ლათ.). 

აქ სვანურში მხოლოდ kyl უნდა ყოფილიყო, რადგანაც kel არის „სახელუ-

რი, ტარი“ ან „ღერო“. 

როგორც ჩანს, ო. უორდროპს ლექსემათა ძირების ეტიმოლოგიური ჭვრე-

ტის უნარიც ჰქონდა: 

ინგლისური Warm („თბილი“) სვანურში წარმოდგენილია tebdi-ს სახით, 

რომელსაც ფრჩხილებში მიწერილი აქვს აბრევიატურა G. ალბათ, ავტორს წა-

კითხული ჰქონდა იმდროინდელი სპეციალური ლიტერატურა (რაც კარგად 

ჩანს ჩვენი საანალიზო ლექსიკონის წინასიტყვაობიდან), სადაც სვანური ტებ- 

ძირი დაკავშირებული იყო ძველ ქართულ ტეფ- ან ლაზურ-მეგრულ ტუბ-/ტიბ-

/ტჷბ ძირებთან. ეს შესატყვისობა დაადგინა საუკეთესო გერმანელმა კავკასიო-

ლოგმა გერჰარდ დეეტერსმა 1926 წლის ნაშრომში ‘’Armenisch und 

Südkaukasisch“[14], მაგრამ ინგლისურ-სვანური ლექსიკონი რომ გაცილებით 

ადრე (1911 წ.) დაიბეჭდა [25]? მაშასადამე, საკვლევია, ეს მეტად საინტერესო 

მიგნება უორდროპისეულია, თუ მან რომელიმე ადრინდელი მკვლევრის ნაშ-

რომში ამოიკითხა? – ალექსანდრე ცაგარლის ან ნიკო მარის ნაშრომებში ხომ 
არა? აშკარაა, რომ მათ არა მარტო პირადად იცნობდა ოლივერ უორდროპი, 

არამედ იმ დროისათვის უკვე საყოველთაოდ აღიარებულ ლინგვისტთა შრო-

მებსაც კითხულობდა; სხვაგვარად ვერ ავხსნით მისი ინგლისურ-სვანური ლექ-

სიკონის sgiai („თქვენ“), lydgyar („მკვდარი“), myskiad („ბეჭედი“) სიტყვა-სტა-

ტიებს, რომლებშიც, მართალია, უმლაუტი არ აღინიშნება, მაგრამ გვაქვს ჲოტა-

ცია (i, y გრაფემებით ფიქსირებული). სწორედ ასე გამოხატავდა თავის დროზე 

ნიკო მარი უკანაენისმიერ გ, ქ, კ თანხმოვანთა მომდევნო პოზიციაში მყოფ -ა 

ხმოვანს, განსხვავებით აკაკი შანიძისაგან, რომელიც ასეთ სიტუაციაში მხო-

ლოდ უმლაუტზე (-Š) მიუთითებდა: „გუტურალთა შემდეგ პალატალი - Š-ნის წინ 

იოტაცია ყველგან და ყოველთვის თავისთავად და უთუოდ იგულისხმება“-ო, 

წერდა ის თავის ფუნდამენტურ ნაშრომში „უმლაუტი სვანურში“ [9]. ალბათ, 

ამიტომ დააფიქსირა შოტლანდიელმა ავტორმა ასე ზუსტად სვანური იოტიზი-

                                                                                                                                                            

მას უთუოდ ექნებოდა ხელთ ივანე ნიჟარაძის "Русско-сванскій словарь“, რომელიც მის 
ლექსიკონამდე ერთი წლით ადრე (1910 წ.) დაიბეჭდა ამ კრებულის 41-ე ტომში; Вена – з і с х і  л а з а л а л џ ạ р Ƽ в, ანუ: ვენა – სისხლის სადინარი ძარღვი – აღნიშნულია მასში. 



იზა ჩანტლაძე, მარიკა ოძელი 

ევროპელ დიპლომატ-მკვლევართა (XVIII–XIX სს.) ღვაწლი კავკასიოლოგიაში 

 152 

რებული ფორმები თავის ლექსიკონში. მოსალოდნელია, მისთვის კონსულტა-

ცია გაეწია ნიკო მარსაც პეტერბურგში ცხოვრებისა და მუშაობის დროს. 

ძალზე საყურადღებოა, რომ უმრავლეს შემთხვევაში ლექსიკონში მითითე-

ბულია მრავლობითი რიცხვისა და შედარებით იშვიათად – ნათესაობითი ბრუნ-

ვის ფორმები, ჩვეულებრივ -შ თანხმოვანმოკვეცილები, რაკიღა ო. უორდროპის 

ნაღვაწი, ძირითადად, ბალსზემოური დიალექტის მონაცემთა ამსახველია. მაშა-

სადამე, თანამედროვე ლინგვისტს ეძლევა საშუალება იმისა, რომ -იშ მორფემის 

ცვეთის პროცესი საუკუნე ნახევრის წინ დაადასტუროს სვანურ ენაში. 

ზოგჯერ ანბანთრიგზე გაწყობილ სისტემას ბუდობრივი განლაგების 

პრინციპიც ახლავს: 

Hand, shi, pl. shiar, shun5, t’hot’h, t’hot’hil, tvet, gen. sing. toti, pl. nom. totar; 

right hand, mursghven t’hvet’h; left hand, wp: mirthen6 t’hvet’h; nails tzkharal, 

fingers, p’hḳhuliar; palm, mimi7 guigv... 
ანუ (თანამედროვე ორთოგრაფიით): 

ხელი -ში, მრ. რ. შიŠრ; შუნ, ტოტ,  ტოტილ, ტ¡ეტ, ნათ. მრ. რ. ტოტ-ი, სახ. მრ. 

რ. ტოტარ; მარჯვენა ხელი – მურსგ¡ენ ტ¡ეტ; მარცხენა ხელი – მირთენ ტ¡ეტ; 

ფრჩხილები – ცხარალ; თითები – ფხულიარ; ნები, ხელისგული – შიმი, გ¡იგ¡. 

„ჩვენ არ ვცდილვართ ზემო და ქვემოსვანური დიალექტების ერთმანეთის-

გან გარჩევასო“ – აღნიშნულია ლექსიკონის წინასიტყვაობაში. ალბათ, ამის გა-

მოა, რომ მასში რიცხვითი სახელები ფიქსირებულია როგორც ათობითი, ისე 

ოცობითი თვლის სისტემის მიხედვით [11, გვ. 37]; 

 
სემეშდ („სამ ათი“) / ერვეშთიეშთ („ორ ათი და ათი“) – ოცდაათი 

ვოშთხვეშდ („ოთხ ათი“) / ურინერვეშთი („ორჯერ ორი ათი“) – ორმოცი 

 
ლექსიკონში კითხვითი და მიმართებითი ნაცვალსახელები თუ შესაბამისი 

ზმნისართები ერთმანეთისგან გათიშული რომ არ არის, ეს მკვლევრის ინგლი-

                                                      
5  Hand („ხელი“) სიტყვა-სტატიის სვანურ ნაწილში s h u n  („ხელთ, ხელში“) და t ’ h o t ’ h i l  

(კნინ. ფ.)‘ს აუცილებლად უნდა ჰქონოდა თარგმანიც და გრამატიკული განმარტებაც. 
6 ინგლისურ-სვანური ლექსიკონის შემდგენელს ტოტ და ტ¡ეტ კი შეუმჩნევია, თუმცა ვერ 
მიხვედრილა განსხვავებას ლექსიკურად ერთი და იმავე მნიშვნელობის ამ ორ სხვა-
დასხვა ფორმას შორის, მირთენ („მარცხენა“) და ფხულიარ („თითები“) ლექსემათა ფიქ-

საციაში კი თითქოს ჩანს უმლაუტის კვალი (შდრ. ბზ. მჷრთენ და ფხულŠრ). 
7  მცდარი ტრანსკრიფციაა, უნდა ყოფილიყო s h i m i. 



ქართველოლოგი – THE KARTVELOLOGIST 

29, 2021-2022 

 153 

სურენოვნობის ბრალი კი არაა [იხ. 1, გვ. 303], არამედ იმის, რომ, როგორც XX 

საუკუნის დასაწყისში, ისე დღესაც სვანური ენის არაერთ კილოკავში (განსა-

კუთრებით არქაულობით გამორჩეულებში, მათ შორის უშგულურშიც!) ისინი 

ერთმანეთისაგან მხოლოდ კონტექსტით განსხვავდებიან (შდრ. ძვ. ქართ.). 

ესეც და სხვა არაერთი ფაქტი უცხოელ თუ ქართველ მეცნიერ-მოგზაურთა მი-

ერ ფიქსირებულ სვანურ მასალასთან ივანე და ბესარიონ ნიჟარაძეების უშუა-

ლო კონტაქტის ასახვა ჩანს. 

როგორც მიღებულია ინდოევროპულ ენათა ლექსიკონებში, აქაც ზმნები 

წარმოდგენილია ინფინიტივის ფორმით, თუმცა ზოგჯერ მას მიწერილი აქვს 

სხვადასხვა მწკრივის ან მიმღეობათა მონაცემებიც: 

Kill (to) – lidgari (cf. dil, death), he – killed – adgar, adghar8, chukhodgara; they 

killed – chadgarḳh, chuadgarḳh. 

როგორც ვხედავთ, აორისტისა („მოკლა“) და I თურმეობითის („მოუკ-

ლავს“) მხოლობით-მრავლობითის თუ რთულპრევერბიანი ფორმები მასდარი-

სეულ („კვლა“) უპრევერბო მონაცემთანაა მოყვანილი. 

საგანგებო ყურადღება უნდა მივაქციოთ ევროპელ მკვლევართა ლათი-

ნურ ტრანსკრიფციას, რომელსაც ისინი იყენებდნენ იბერიულ-კავკასიურ ენათა 

სპეციფიკური (მკვეთრი, ფშვინვიერი, ლატერალური, ფარინგალური, გრძელი, 

უმლაუტიანი, ელიზიური და ა. შ.) ფორმების აღსანიშნავად. დ. პიკოკის „ხუთი 

დასავლეთკავკასიური ენის ორიგინალური9 ლექსიკონის“ გამომცემელი, ინ-

გლისელი აღმოსავლეთმცოდნე რობერტ ნიდჰემ კასტი (რომელსაც კავკასიის 

რეგიონი მიაჩნდა ენათა ამოუწურავ ნიმუშად) ურჩევს მის ავტორს (და სხვებ-

საც!), გამოიყენოს ტრანსლიტერაციის ლეპსიუსისეული სისტემა, რადგანაც ის 

საუკეთესოა, ხოლო, თუ ასე არ მოხდა, მაშინ ლექსიკონში წარმოდგენილი უნ-

და იყოს განმარტებანი თითოეული ასო-ბგერის, სიმბოლოსა თუ დიაკრიტიკუ-

ლი ნიშნის ზუსტი მნიშვნელობის შესახებ [21, გვ. 145]. როგორც ჩანს, არც კას-

ტი და არც პიკოკი (განსხვავებით ო. უორდროპისაგან!) არ იცნობდნენ აკადე-

მიკოს პეტრე უსლარის ნაშრომს "Лушну Анбан" [28], რომელშიც, რუსულ ან-

ბანზე დაყრდნობით და შესაბამისი დიაკრიტიკული ნიშნების გამოყენებით, 

                                                      
8 მცდარია ფორმაც და ტრანსკრიფციაც... ბუნებრივია, რომ არალინგვისტი (თუმცა ძალზე 
განათლებული) ოლივერი ზოგჯერ სემანტიკაშიც სცოდავს, მაგრამ ევროპელ ავტორს 
არასამართლიანი შენიშვნა არ უნდა მივცეთ. მის ლექსიკონში Son „შვილია“ ან „ბავშვი“. 
უნდა იყოს „ვაჟიშვილიო“ – აღნიშნავს ნ. აბესაძე [1, გვ. 306]. სვანები გეზალ’ს დღემდე 
იყენებენ კონკრეტული („ვაჟიშვილის“) მნიშვნელობითაც [იხ. 17, გვ. 93]. 

9 რატომ ერქვა ამ ლექსიკონს ორიგინალური, ამის შესახებ საგანგებოდ ვიმსჯელებთ სხვაგან. 



იზა ჩანტლაძე, მარიკა ოძელი 

ევროპელ დიპლომატ-მკვლევართა (XVIII–XIX სს.) ღვაწლი კავკასიოლოგიაში 

 154 

არალინგვისტმა თითქმის უშეცდომოდ წარმოადგინა სვანური ფონემები საუ-

კუნე ნახევრის წინ. მიუხედავად იმისა, რომ „პეტრე უსლარის კავკასიოლოგიუ-

რი შრომები არ ძველდება“ [17, გვ. 186-187], მან დაუშვა ძალზე უხეში შეცდო-

მა (თუ ცარიზმის პოლიტიკა გაატარა?), რადგანაც არც "Лушну Анбан" უნდა 
ეწოდებინა თავისი ნაშრომისათვის და არც "Сванетская азбука"! [10, გვ. 42-43]. 

შესასწავლია და გამოსაკვლევი, აგრეთვე, ოლივერ უორდროპის დამოკი-

დებულება აკადემიკოს ნიკო მარის იაფეტური თეორიისადმი. ამ თვალსაზრი-

სით განსაკუთრებით საინტერესოა 1922-1923 წლებში ლონდონში გამოქვეყნე-

ბული მისი რეცენზიები ფ. ბრაუნის და ნ. მარის ნაშრომზე ‘’Jafetische Studien 

zur Sprache und Kultur Eurasiens“. 

რაც შეეხება მარჯორი უორდროპს, მას შედარებით მეტი დრო ჰქონდა 

(ძმა ხომ დიპლომატიური სამსახურით იყო დაკავებული!) – ბათუმში ცხოვრე-

ბამ ლონდონელ ქალბატონს მისცა შესაძლებლობა, გაეცნო თითქმის მთელი 

დასავლეთი საქართველო და ასე შეეკრიბა ქართველი ხალხის ყოფა-ცხოვრე-

ბის ამსახველი სხვადასხვა მასალა. მათ შორის აღსანიშნავია: გურული, მეგ-

რული და სვანური ზღაპრების თარგმანები, რომელთაგან პირველი და მეორე 

ასე თუ ისე ცნობილია მკითხველი საზოგადოებისათვის, რადგანაც მარჯორის 

სიცოცხლეშივე [24] (1894 წ.) გამოიცა ლონდონში, ხოლო სვანური ზღაპრები 

ხელნაწერის სახით დღემდე ხელუხლებლად (ყოველ შემთხვევაში, ქართველ-

თაგან!) დევს ოქსფორდის ბოდლეს ბიბლიოთეკაში. იქვეა „თავისუფალი 

სვანის“ (ანუ ბესარიონ ნიჟარაძის) ქუთაისში გამოცემული „სვანური ზღაპრე-

ბი“ (1893 წ.), რომელშიც 16 ტექსტია მოთავსებული. ჩვენთვის ცნობილია, რომ 

მარჯორი უორდროპმა ინგლისურად თარგმნა „სვანთა რწმენა-წარმოდგენები“ 

და „ამირანი“, რომელთა ხელნაწერები დღესაც ბოდლეს ბიბლიოთეკაშია, მაგ-

რამ, რა ბედი ეწია დანარჩენ 14 ზღაპარს, ეს ოქსფორდში უნდა გავარკვიოთ. 

„ინგლისურ-სვანური ლექსიკონის“ [25] წინასიტყვაობის მიხედვით თუ ვიმსჯე-

ლებთ, უორდროპები აპირებდნენ სვანური ზღაპრების გამოქვეყნებას (ალბათ, 

ბ. ნიჟარაძისეული გამოცემის მიხედვით!), მაგრამ რატომ არ დაიბეჭდა მარჯო-

რის თარგმანები, გაუგებარია (48 გრაფემის შემცველი სვანური შრიფტი ლონ-

დონში, ოქსფორდში ან კემბრიჯში ვერ იშოვეს?! – ბოლოსდაბოლოს, ლათინუ-

რი ტრანსკრიფციის გამოყენება ხომ შეიძლებოდა?!). მართალია, ოლივერ 

უორდროპი არ იყო ენათმეცნიერი, მაგრამ შეუძლებელია მას არაფერი სცოდ-

ნოდა ნიკო მარის იაფეტური ანალიტიკური ანბანისა ან სანკტ-პეტერბურგში, 

რუსეთის საიმპერატორო მეცნიერებათა აკადემიის არქივში, დაცული „Сван-



ქართველოლოგი – THE KARTVELOLOGIST 

29, 2021-2022 

 155 

ско-русскій словарь“-ის შესახებ (რომელიც, სამწუხაროდ, დღემდე გამოუქვეყ-

ნებელია!); ის ხომ სანკტ-პეტერბურგში კარგა ხანს მოღვაწეობდა?! 

ჯერ კიდევ ნახევარი საუკუნის წინ წერდა პროფ. ლეილა თაქთაქიშვილი-

ურუშაძე: „მარჯორი უორდროპს ხელნაწერის სახით დარჩენია სვანური ხალ-

ხური ზღაპრების თარგმანი. ამ თარგმანის შესახებ სამეცნიერო ლიტერატურა-

ში დღემდე არაფერია ცნობილი და, ცხადია, მისი მიკვლევა დიდ ინტერესს 

გამოიწვევს“ [4, გვ. 73]. 

მოსალოდნელია, რომ და-ძმას გარკვეულწილად სვანურიც შეესწავლათ, 

ისე სწრაფად ითვისებდნენ ისინი განსხვავებული ტიპოლოგიის ენებს. როცა 

დიდებულმა აკაკი წერეთელმა აღფრთოვანება ვერ დამალა მარჯორის ქართუ-

ლის მოსმენისას, მის შეკითხვაზე – ორ წელიწადში როგორ ისწავლეთ ასეთი 

რთული ენაო – ჩვენს ქვეყანაზე შეყვარებულ ქალბატონს ამაყად უპასუხია 

„საქართველოს უგვირგვინო მეფისთვის“: აბდალი უნდა იყო, ორ წელიწადში 

ენა რომ ვერ შეითვისოო. მაშასადამე, არც დიალექტები დარჩენიათ უორდრო-

პებს უყურადღებოდ. 

ბოდლეს სახელგანთქმულ ბიბლიოთეკაში არაერთი კავკასიოლოგიური 

კრებული დევს; მათ შორის თავისი მაღალმეცნიერული მნიშვნელობით გამო-

ირჩევა ლონდონის სამეფო გეოგრაფიული საზოგადოების პრეზიდენტის დუგ-

ლას ფრეშფილდის ორტომეული (1896, 1904 წ.წ.) "Exploration of the Cau-

casus" [23], რომელიც გასული საუკუნის სამოცდაათიან წლებში მესტიის მხა-

რეთმცოდნეობის მუზეუმისთვის გამოუგზავნიათ დიდი ბრიტანეთიდან. რამდე-

ნადაც ჩვენთვის ცნობილია, ეს წიგნები სხვაგან არსადაა საქართველოში!10 

ნაშრომი ინტერდისციპლინური ხასიათისაა, რომელშიც დეტალურადაა 

მოთხრობილი ალპინისტთა სამარშრუტო მყინვარებთან ახლოს მცხოვრები 

მოსახლეობის სხვადასხვა წეს-ჩვეულების შესახებ ლეჩხუმში, ქვემო სვანეთსა 

(განსაკუთრებით დღემდე მხოლოდ ფრაგმენტულად შესწავლილ ჩოლურის 

თემში) და ზემო სვანეთში. 

ჩვენს ყურადღებას, უპირველეს ყოვლისა, იქცევს თითქმის საუკუნე ნა-

ხევრის წინანდელი ტოპონიმიკა და ონომასტიკა. ასე მაგალითად: ავტორი სა-

                                                      
10 დიდი პატივისცემით გვინდა მოვიხსენიოთ შესანიშნავი კავკასიოლოგი პროფესორი 
ჯორჯ ჰიუიტი და მესტიის ისტორიისა და ეთნოგრაფიის მუზეუმის ადმინისტრაციული 
სექტორის ხელმძღვანელი, ივანე ჯავახიშვილის სახელობის თბილისის სახელმწიფო 
უნივერსიტეტის კავკასიურ ენათა განყოფილების კურსდამთავრებული ქალბატონი რუ-
სუდან ჯაფარიძე, რომელთაც დაგვაკვალიანეს დ. ფრეშფილდის ნაშრომის I ტომის სვა-
ნეთისადმი მიძღვნილი ნაწილის [23, გვ. 182-278] შესასწავლად. 



იზა ჩანტლაძე, მარიკა ოძელი 

ევროპელ დიპლომატ-მკვლევართა (XVIII–XIX სს.) ღვაწლი კავკასიოლოგიაში 

 156 

განგებოდ მსჯელობს ორკუზიანი უშბის მახლობლად მდებარე მწვერვალის – 

გულბა’ს შესახებ. ვფიქრობთ, ეს ტოპონიმი უნდა უკავშირდებოდეს სვანეთში 

დღესაც საკმაოდ გავრცელებულ გვარს გულბˆნ, სადაც სვანური -ˆნ მორფემის 

წინამდებარე -ბა (გულბˆნ <*გულ-ბა-ან) აფხაზური ონომასტიკის ოდინდელი 

მაწარმოებელი ჩანს. 

ალბათ, კიდევ უფრო რთულია უშბა’ს (რატომღაც „წვიმის მთად“ მოხსე-

ნიებულის) ეტიმოლოგიის გარკვევა. ამიტომ კვლევის სასურველი შედეგების 

მისაღწევად აუცილებელია -ბა ტოპოფორმანტთა შემცველი მონაცემების მოძი-

ება სვანურსა და აფხაზურ ენებში. 

განსაკუთრებით მნიშვნელოვანია ის ფაქტი, რომ დ. ფრეშფილდის ორივე 

წიგნი ილუსტრირებულია მსოფლიოში პოპულარული ალპინისტისა და მკვლევ-

რის, იტალიელი ვიტორიო სელას ფოტოებით, რომელთა წარწერებში არაერთი 

არქაული ფორმა გვხვდება; ასეთია, მაგალითად, სოფელ უშგულის ერთ-ერთი 

თემის სახელწოდება ჩუბიან (შდრ. თანამედროვე უმლაუტიზირებული 

ჩ¡Šბიˆნ). იტალიის ელჩის მიქელანჯელო პიპანის აზრით, ამ ფოტოების ამაღ-

ლებული სისადავის ძალა წარმოგვიდგენს კავკასიონის პირველქმნილი დიდე-

ბულების ანარეკლს და მიუვალი ხეობების მკვიდრთა მშვიდ სიამაყეს. ვისურ-

ვებდი, რომ თანამედროვე მკვლევრები მიჰყვნენ ვიტორიო სელას საუკუნეზე 

მეტი ხნის წინ დატოვებულ კვალს და ხელახლა აღმოაჩინონ კავკასიის საოცა-

რი სილამაზე [3, გვ 5-6]. მესტიის მუზეუმში დღემდე სათუთად დაცულ ეგზემ-

პლარებს აქა-იქ აქვთ რაღაც აღნიშვნები (ფანქრით შესრულებული), რაც იმას 

ნიშნავს, რომ ამ წიგნებით ვიღაც დაინტერესებულა, თუმცა საქართველოში მა-

თი ლინგვოკულტუროლოგიური კვლევის შედეგებს ჯერჯერობით ვერსად მი-

ვაკვლიეთ. 

რაოდენ გულისამაჩუყებელია ქალბატონი მარჯორის, როგორც ნათლიის, 

ბუქარესტიდან საქართველოში მოწერილი ბარათის სტრიქონები: „რუმინიაც 

მშვენიერი ქვეყანა არის, მაგრამ სად არის სხვა საქართველო?! დიდი სურვილი 

მაქვს, რომ კიდევ მღირსებოდა მისი ნახვა“ (ხელნაწერთა ინსტ. ფონდი 

№7121/H-d). მას რამდენიმე ქართველი ნათლული ჰყავდა, მათ შორის ერთ-ერ-

თი გახლდათ ზემო სვანი ირაკლი როსტომის ძე ავალიანი, – მკვიდრი სოფელ 

ჰადიშისა, რომლის მოსახლეობამ ქართველ ერს ბარბაროსთა შემოსევებისგან 

გადაურჩინა პირველი თარიღიანი (897 წ.) ხელნაწერი სახარების ტექსტისა. 

ვერც აკაკი წერეთლის ლექსს წაიკითხავთ აუღელვებლად! 
  

 



ქართველოლოგი – THE KARTVELOLOGIST 

29, 2021-2022 

 157 

– სახელგანთქმულ ინგლისიდან შემოფრინდა ჩვენში ობლად, 

ვით მერცხალი, მოჭიკჭიკე გაზაფხულის მახარობლად. 

აჭიკჭიკდა და აგვიხსნა: თქვენგან მე ბევრს გამოველი, 

არ მოკვდება, არა, ერი, ვინც წარმოშვა რუსთაველი! 

„სიკვდილის სარეცელზე მყოფ 40 წლის მარჯორის ენა წართმევია. რაკი 

ხმის ამოღება ვერ მოუხერხებია, ნახევრადგაყინული ხელით მოუხაზავს სიტყ-

ვა საქართველო – სახელი იმ ქვეყნისა, რომელსაც მთელი სიცოცხლის მან-

ძილზე ხატად ისახავდა“ [4, გვ. 120]. 

აუცილებლად საჭიროა ოქსფორდში დაცული არქაული ქართველური 

ტექსტების მოპოვება, მათ საფუძველზე თარგმნითი ლექსიკონების შექმნა და 

მათში დადასტურებულ გრამატიკულ ფორმათა ლინგვისტური ანალიზის ჩატა-

რება თუ ყურადსაღებ ლექსემათა ძირების ეტიმოლოგიური კვლევა. 

მეტად მნიშვნელოვანია პროფესორების: ლეილა თაქთაქიშვილის, მარიკა 

ოძელის, ნინო აბესაძის, ნიკოლოზ ალექსიძისა და ირინე ლობჟანიძის დამსა-
ხურება უორდროპთა ღვაწლის კვლევის საქმეში, მაგრამ მათ შრომებში თით-

ქმის არაფერია ნათქვამი ზემოაღნიშნულ ტექსტებთან დაკავშირებით [7], [8], 

[1], [4], [13]. რაც შეეხება მოგონებებს, ამ მხრივ ყველასგან გამოირჩევა დიდი 

ილიას, აკაკისა და ჩვენი სახელოვანი მოღვაწის – თედო სახოკიას სტატიები. 

აღსანიშნავია, აგრეთვე, ახალგაზრდა კოლეგების ნინო და მაია ღამბაშიძეების 
როლი ოლივერ უორდროპის „ინგლისურ-სვანური ლექსიკონის“ ცალკე წიგნად 

გამოქვეყნების საქმეში (თბილისი, გამომცემლობა acad.ge, 2018, გვ. 3-70); არ 

უნდა დავივიწყოთ საქმიანობა ასპირანტ ქეთევან გენებაშვილისაც, რომელმაც, 

იზა ჩანტლაძის დავალებით, „ენათმეცნიერების საკითხებში“ გამოაქვეყნა 

რეცენზია დ. პიკოკის ნაშრომზე „Original Vocabularies of Five West Caucasian 

Languages“ [2], მაგრამ, სამწუხაროდ, შემდგომ ამ მიმართულებით მას მუშაო-

ბა აღარ გაუგრძელებია. აქვე გვინდა უღრმესი მადლობა მოვახსენოთ აკადემი-

კოს ელგუჯა ხინთიბიძეს, რომელმაც მაშინ ინგლისიდან ჩამოგვიტანა ბოდლეს 

ბიბლიოთეკაში დაცული დემეტრიუს რუდოლფ პიკოკის ლექსიკონის ასლი. 

ოქსფორდისა და თბილისის უნივერსიტეტების თანამედროვე მეცნიერუ-

ლი კონტაქტები საფუძვლად დაედო არაერთი მაღალაკადემიური ნაშრომის 

შექმნას. ამ მხრივ გამოირჩევიან ივანე ჯავახიშვილის სახელობისა და ილიას 

სახელმწიფო უნივერსიტეტების ლიტერატურათმცოდნეები, ლინგვისტები, ეთ-

ნოლოგები, ისტორიკოსები და მუსიკათმცოდნეები. უკანასკნელ ხანებში სპეცი-

ალისტთა ყურადღება მიიქცია პროფესორების ზაალ კიკვიძისა და ლევან ფა-

ჩულიას საქმიანობამ XVIII-XIX საუკუნეებში მოღვაწე ინგლისელი დიპლომატე-



იზა ჩანტლაძე, მარიკა ოძელი 

ევროპელ დიპლომატ-მკვლევართა (XVIII–XIX სს.) ღვაწლი კავკასიოლოგიაში 

 158 

ბის ჯორჯ ელისისა და დემეტრიუს პიკოკის ლექსიკონებში მოცემული მეგრუ-

ლი მასალების წარმოდგენის თვალსაზრისით [18], [19], [20]. მათ თბილისსა 

და კიევში ინგლისურ ენაზე გამოაქვეყნეს სამი სტატია ამ მიმართულებით, ხო-

ლო მეოთხე („ერთი ინგლისურ-კავკასიური ლექსიკოგრაფიული რესურსის 

შესახებ“) ქართულად იბეჭდება ივანე ჯავახიშვილის სახელობის თბილისის სა-

ხელმწიფო უნივერსიტეტის საერთაშორისო კრებულში „კავკასიოლოგიური 

ძიებანი“ [5]. განსაკუთრებით გვინდა გავხაზოთ მ. ოძელისა და ზ. კიკვიძის 

დამსახურება ჯეიმს ედვარდსის მიერ ლონდონში 1788 წელს გამოცემული 

წიგნის ‘’Memoir of a Map of the Countries Comprehended Between the Black 

Sea and the Caspian; with an Account of the Caucasian Nations, and Voca-

bularies of Their Languages“ ანონიმური ავტორის ჯორჯ ელისად გამოცხადე-

ბის საქმეში [15]. სპეციალურ ლიტერატურაში ადრე არსებული მცდარი ვარაუ-

დი მათ საბოლოოდ გააქარწყლეს დამატებითი ინგლისურენოვანი დოკუმენტა-

ციის მოპოვებით.11 

რაკი უკვე სერიოზულად დაიწყო კვლევა ევროპელ მოგზაურ-დიპლომატ-

თა მიერ ფიქსირებული უმწერლობო ქართველური ენების მასალებისა (თუმცა 

ლაზური ლექსემების, სინტაგმებისა თუ ფრაზების ლინგვისტური ანალიზის 

თვალსაზრისით კიდევ ბევრი რამაა გასაკეთებელი!), ბუნებრივია, უპირველეს 

ყოვლისა, ფუძეენასთან ყველაზე ახლო მდგომი სვანური უნდა გაგვხსენებოდა 

თავისი არქაული ლექსიკითა თუ გრამატიკული სტრუქტურით – ეს ასეც მოხდა, 

თუმცა ძალზე გვიან! კარგი იქნებოდა, ადრე ჩავღრმავებოდით შესაბამის 

პრობლემებს, რომელთა კვლევით გარკვეულ წვლილს შევიტანდით იუნესკოს 

მიერ 2019 წლის მარჯორი უორდროპის წლად გამოცხადებასთან დაკავშირე-

ბულ ღონისძიებებში, მაგრამ, სამწუხაროდ, საკმაოდ მძიმე სოციალურ-პოლი-

ტიკურ დაბრკოლებათა გადალახვა გვიწევს ხოლმე ქართველ მეცნიერებს მუ-

შაობის პროცესში. 

ჩვენი სამეცნიერო ჯგუფის მუშაობის შედეგები მონოგრაფიულად აისახე-

ბა ვრცელ აკადემიურ პუბლიკაციაში ქართულ და ინგლისურ ენებზე და აიტ-

ვირთება ინტერნეტსივრცეში ამერიკელი კოლეგის ელიზაბეტ ლანეს (წარმო-

შობით ქართველის) არხზე DAREZKNOW. 

XX-XXI საუკუნეებში ევროპელი თუ ამერიკელი მეცნიერები საკმაოდ და-

ინტერესდნენ ინდოევროპულ ენათაგან ტიპოლოგიურად განსხვავებული 

                                                      
11 ამ ლექსიკონის ავტორად არის დასახელებული ჯორჯ ელისი დავით ბარეტის კატალოგ-
შიც (1973: 78). 



ქართველოლოგი – THE KARTVELOLOGIST 

29, 2021-2022 

 159 

სტრუქტურის, მორფონოლოგიისა და სინტაქსური კონსტრუქციების მქონე იბე-

რიულ-კავკასიური ენებით, განსაკუთრებით კი – ქართულით; ამიტომ სრულიად 

ბუნებრივია პარიზული „ბედი ქართლისას“ დამაარსებლისა და მთავარი რე-

დაქტორის, პროფესორ კალისტრატე სალიასადმი მიძღვნილი შემდეგი სტრი-

ქონები: „არც თუ ისე დიდი ხნის წინათ უცხოეთში ქართველოლოგიით სერიო-

ზულად დაინტერესებულ პირთა რიცხვი უმნიშვნელო იყო. მსოფლიოს წინაშე 

საქართველო არ იყო წარმოჩენილი ისე, როგორც შეეფერება მის ისტორიას, 

წარსულისა თუ დღევანდელობის კულტურულ სიმდიდრეს, მაგრამ დღეს მდგო-

მარეობა მკვეთრად შეიცვალა – უფრო და უფრო მეტი ევროპელი და ამერიკე-

ლი მეცნიერი სწავლობს საქართველოს და კავკასიის სხვა ხალხების ენას, ლი-

ტერატურას, ისტორიასა და ხელოვნებას. ქართული ენა და ლიტერატურა მრა-

ვალ უნივერსიტეტში ისწავლება, ხოლო კავკასიურ ენათა კვლევა-ძიება ყველ-

გან ვითარდება... „ბედი ქართლისას“ რედაქტორმა შეძლო ჟურნალის ირ-

გვლივ ყველა ქართველოლოგისა და კავკასიოლოგის შემოკრება, აუცილებელი 

კონტაქტი დაამყარა საქართველოსა და მის საზღვრებს გარეთ წარმოებულ 

კვლევა-ძიებას შორის და გააღვიძა მეცნიერთა ინტერესი ამ ლეგენდარული, 

მომხიბლავი ქვეყნის ყოველმხრივი შესწავლისადმი. დიდი თავგანწირვის ფა-

სად კალისტრატე სალიამ „ბედი ქართლისა“ გადააქცია საერთაშორისო სახე-

ლის მქონე დიდ სამეცნიერო ორგანოდ“ – ეს სიტყვები დაბეჭდილია პარიზში, 

1971 წელს, კავკასიოლოგიური ჟურნალის XXVIII ტომში (გვ. 7-8), რომელსაც 

ხელს აწერენ მთელ მსოფლიოში სახელგანთქმული პროფესორები: იულიუს 

ასფალგი (მიუნხენის უნივერსიტეტი), ჟერარ გარიტი (ლუვენის უნივერსიტეტი), 

ფრანსუა გრაფენი და შარლ მერსიე (პარიზის კათოლიკური ინსტიტუტი), რენე 

ლაფონი (ბორდოს უნივერსიტეტი), დევიდ ლანგი (ლონდონის უნივერსიტეტი), 

ირენ მელიქოვი (სტრასბურგის უნივერსიტეტი), ჟოზეფ მოლიტორი (ბამბერგის 

უნივერსიტეტი), გერტრუდ პეჩი (იენის უნივერსიტეტი), კარლ ჰორსტ შმიდტი 

(ბოხუმის უნივერსიტეტი), ჰანს ფოგტი (ოსლოს უნივერსიტეტის რექტორი) [6]. 

სამწუხაროდ, დღეს არც ერთი მათგანი ცოცხალი აღარაა, თუმცა მსოფ-

ლიოს ყველა ცნობილ ბიბლიოთეკაში ინახება მათი წიგნები, რომელთა გარეშე 

წარმოუდგენელია კავკასიოლოგიის მაღალი დონე. 

 
 

 
 



იზა ჩანტლაძე, მარიკა ოძელი 

ევროპელ დიპლომატ-მკვლევართა (XVIII–XIX სს.) ღვაწლი კავკასიოლოგიაში 

 160 

„სვანური ზღაპრების“ მარჯორი უორდროპისეული თარგმანის ფრაგმენ-
ტები 

 
 

 

 

 

 

 



ქართველოლოგი – THE KARTVELOLOGIST 

29, 2021-2022 

 161 

 

 

 

 

 

 

 

 



იზა ჩანტლაძე, მარიკა ოძელი 

ევროპელ დიპლომატ-მკვლევართა (XVIII–XIX სს.) ღვაწლი კავკასიოლოგიაში 

 162 

ბიბლიოგრაფია 
 

1. აბესაძე, ნ., „რეცენზია ო. უორდროპის წიგნისა "English-Svanetian Vo-

cabulary": იბერიულ-კავკასიური ენათმეცნიერების წელიწდეული, ტ. IX, 

თბილისი, 1982. 

2. გენებაშვილი, ქ., “რეცენზია დ. პიკოკის ნაშრომზე "Original Vocabularies of 

Five West Caucasian Languages": (JRAS, vol. XIX, Pt. I, 1887), ენათმეცნიე-

რების საკითხები, №1, თბილისი, 2000. 

3. ვიტორიო სელა, “საქართველოს კავკასიაზე”: სამენოვანი (იტალიურ-

ინგლისურ-ქართული) კრებული, რომი, 2001. 

4. თაქთაქიშვილი-ურუშაძე, ლ., მარჯორი უორდროპი, თბილისი, 1965. 

5. კიკვიძე, ზ., ფაჩულია, ლ., „ერთი ინგლისურ-კავკასიური ლექსიკოგრაფიული 

რესურსის შესახებ“: კავკასიოლოგიური ძიებანი, ტ. X, თბილისი, 2021. 

6. ლენგი, დ. მ., „ქართველოლოგიური კვლევა-ძიება ოქსფორდში“: ჟურნალი 

ცისკარი, №4, თბილისი, 1957. 

7. ლობჟანიძე, ი., უორდროპთა კოლექციის ონლაინ ვერსია, bttps.//georgian. 

bodleian.ox.ac.uk/2018. 

8. ოძელი, მ., ქართულ-ინგლისური ლიტერატურული ურთიერთობის ისტორი-

ისათვის, თბილისი, 1998. 

9. შანიძე, ა., „უმლაუტი სვანურში“: არილი – ივანე ჯავახიშვილისადმი მი-

ძღვნილი კრებული, ტფილისი, 1925. 

10. ჩანტლაძე, ი., „პეტრე უსლარის "Лушну Анбан"-იდან ვარლამ თოფურიას 

მიერ შემუშავებულ ტრანსკრიფციამდე“: კავკასიოლოგთა IV საერთაშორი-

სო კონგრესის მასალები, თბილისი, 2016. 

11. ჩანტლაძე, ი., სვანური ენის შესწავლის ისტორია, თბილისი, 2017. 

12. ჩიქობავა, არნ., იბერიულ-კავკასიურ ენათა შესწავლის ისტორია, თბილისი, 

1965. 

13. Aleksidze, N. S., Georgia: A Cultural Journey Through the Wardrop Collec-

tion. Oxford, 2018. 

14. Deeters, G., “Armenisch und Südkaukasisch”: Caucasica, Fasc. III. Leipzig, 1926. 

15. Ellis, G. Memoir of a Map of the Countries Comprehended Between the 

Black Sea and the Caspian; with an Account of the Caucasian Nations, and 

Vocabularies of Their Languages. London, Morfill. 



ქართველოლოგი – THE KARTVELOLOGIST 

29, 2021-2022 

 163 

16. Güldenstädt, D. J. A., Reisen durch Ruβland und im Caucasischen Gebürge. 

St. Petersbürg, bd. I (1787), Bd. II (1791).  

17. Gudjedjiani, Ch., Palmaitis, L., Svan-English Dictionary, Delmar, New York, 

1985. 

18. Kikvidze, Z., Pachulia, L., “An Early Landmark in English-Megrelian Lexi-

cography: D. R. Peacock’s Contribution”: 8th International Research 

Conference on Education, Language and Literature. Proceedings Book. 

Tbilisi: IBSU, 2018. 

19. Kikvidze, Z., Pachulia, L., “Prior to D. R. Peacock: Notes on the earliest 

English-Megrelian Lexicographic resource”: 9th International Research 

Conference on Education, Language and Literature. Proceedings Book. 

Tbilisi: IBSU, 2019.  

20. Kikvidze, Z., Pachulia, L., “Laz Lexical Data from D. R. Peacock’s Collection: 

Representations, Reflections, Translation“: General and Specialist 

Translation / Interpretation: Theory, Methods, Practice: International Con-

ference Papers. Kyiv: Agrar Media Group, 2020. 

21. Peacock, D. R., “Original Vocabularies of Five West Caucasian Languages”: 

JRAS, vol. XIX, pt. I. London, 1887. 

22. Schuchardt, H., Über das Gеorgische. Wien, 1895. 

23. Freshfield, D. W., Exploration of the Caucasus, v. I, 1896. v. II, 1904, 

London. 

24. Wardrop, M., Georgian Folk Talles. London, 1894. 

25. Wardrop, O., English-Svanetian Dictionary, JRAS, vol. 43. London, 1911. 

26. Mарр, Н. Я., Сванско-русскій словарь, Санкт-Петербургь, 1916 (ხელნაწერი). 
27. Паллас, П. С., Сравнительные словари языков и наречий, СПБ, 1787-1789. 
28. Услар, П. К., Лушну Анбан, Тифлисъ, 1864. 
 

სტატიაში განხილულ საკითხთან დაკავშირებული ლიტერატურა: 

  პაპაშვილი მ., ქარჩავა თ., წითლანაძე თ., გოგოლაძე ა., სილაგაძე ნ., 

საქართველო XVI საუკუნის ევროპულ წყაროებში, თბილისი, 2021. 

 ტაბაღუა ი., საქართველო ევროპის არქივებსა და წიგნსაცავებში, თბილისი, 

1984. 



იზა ჩანტლაძე, მარიკა ოძელი 

ევროპელ დიპლომატ-მკვლევართა (XVIII–XIX სს.) ღვაწლი კავკასიოლოგიაში 

 164 

 უორდროპი, ნ., „მარჯორი და ოლივერი“: ჟურნალი „მაცნე“ – ენისა და 

ლიტერატურის სერია, №2, თბილისი, 1992. 

 ყიასაშვილი, ნ., „ერთი უნიკალური წიგნის შესახებ“: ლიტერატურული სა-
ქართველო, თბილისი, 26.VI, 1963. 

 ჩანტლაძე, ი., აფხაიძე, ფ., „სვანური ზღაპრების უორდროპისეულ თარ-

გმანთა ხელნაწერები ოქსფორდის უნივერსიტეტში“: ქართველური მემკვიდ-

რეობა, ტ. 25, ქუთაისი, 2021. 

 ჩიქობავა, არნ. იბერიულ-კავკასიური ენათმეცნიერების შესავალი, თბი-

ლისი, 1979. 

 ჯავახიშვილი, ი. ქართული და კავკასიური ენების თავდაპირველი ბუნება 
და ნათესაობა, ტფ., 1937. 

 Hewitt, B. G., “The North Wind and the Sun in Svan”: BK, YYYSIII. Paris, 

1980. 

 Hewitt, B. G., Languages in contact in N. W. Georgia: fact or fiction? Cau-

casian Perspectives. München, 1992.  

 Lobzhanidze, I., “Digitalization of Georgian Medieval Manuscripts”: საქარ-
თველოს მეცნიერებათა აკადემიის „მოამბე“, №4. თბილისი, 2020. 

 Rosen, G., Über das Mingrelische, Suanische und Abchasische. Berlin, 1846.  

 Schmidt, K. H., Gudjedjiani, Ch., Palmaitis L., “Svan-English Dictionary”: 

Kratylos, 34, 1989. 

 Орловская, Н. К., Очерки по вопросам литературных связей, "Русский клуб", Тбилиси, 2013. 
 Услар, П. К., “Грамматический очерк сванетского языка»: Этнография Кавка-

за-Абхазский язык, Тифлисъ, 1887. 
 Чикобава, А. С., “К вопросу о первых текстовых записях по иберийско-кавказ-ским языкам”: Вопросы языкознания, №4, Москва, 1962. 



ქართველოლოგი – THE KARTVELOLOGIST 

29, 2021-2022 

 165 

ქართველოლოგი THE KARTVELOLOGIST 

 
STUDIES: GEORGIAN-EUROPEAN LITERARY RELATIONS 

 
 

European Diplomat-researchers’  

(18th-19th cc.) Contribution to Caucasian Studies 

Iza Chantladze  
Professor Emerita, Doctor of Philological Science, Tbilisi 

Marika Odzeli  
Professor, PhD-Tbilisi 

Abstract: The article discusses the contributions of European scholars to the 

study of Kartvelian (Georgian) languages. The focus is on Oliver Wardrop's 

English-Svanetian Vocabulary, which, despite its errors, provides valuable infor-

mation about the Svan language. The article also mentions the importance of 

European Diplomat-researchers’ (George Ellis, Johann Güldenstädt, Demetrius 

Peacock, Peter Pallas) efforts and D. Peacock’s Georgian-Mingrelian-Laz-Svan-

Abkhaz vocabulary. 
 

 
Keywords:  Oliver Wardrop; Marjory Wardrop; Svan language; English-Svan 

dictionary; European Diplomat-researchers.  

For three decades, the prominent Austrian and Georgian scientists – lingu-

ist (Indo-Europeanist, Caucasiologist) Hugo Schuchardt and chemist Petre Meli-

kishvili (first rector of Tbilisi State University) were friends; the latter gave him 

first lessons in Georgian. Great Ekvtime Takaishvili, the Treasurer of Georgia, 

recollected the eminent academician in the following way: once Hugo asked me: 

“why chemistry? Europeans will do well in chemistry studies. You have such a 

 



Iza Chantladze, Marika Odzeli  

European Diplomat-researchers’ (18th-19th cc.) Contribution to Caucasian Studies 

 166 

rich language and dialects; study them and help us in our explorations; without 

you, we will not be able to cope with it” (the newspaper Independent Georgia, 

Paris, 1927, №135).  

In 1895, in his excellent work Über das Georgische, Hugo Schuchardt no-

ted with great disappointment: one should be surprised by the fact that Western 
scholars pay little attention to the Georgian language; however, after these 

words, he proudly emphasized that the Englishman John Oliver Wardrop was le-

arning Georgian even while being in Russia [21, pp. 7-8]. 

Indeed, brother and sister Oliver and Marjory Wardrops have enormously 

contributed to the popularization of Georgian culture and materials of 

Kartvelian languages in Europe! Particularly significant is the catalogue of 

manuscripts preserved at the British Museum and at the Georgian monastery of 

Mount of Athos published in Journal of Theological Studies, vol. 12, 1910-1911. 

It was followed by Oliver Wardrop’s English-Svanetian Vocabulary which 

appeared in the Journal of the Royal Asiatic Society of Great Britain and Ireland 

(vol. 43, London, 1911) [23]. 

Irrespective of the fact that the dictionary does not contain a large volume 

of data (only 1334 lexemes), similar to analogous publications by either other 

European diplomat-researchers or members of the Russian Imperial Academy 

(Peter Pallas – 1786 [25], Johann Güldenstädt – 1787 [15], George Ellis – 1788 

[14], Demetrius Peacock – 1887 [20], etc.), it is still very important, owing to the 

fact that it represents the Svan language spoken almost a century and a half 

ago. “Any documentation providing certain knowledge about the early situation 

of using unwritten languages is scientifically valuable for the history of those 

languages… What we should be really surprised by, is not errors, but the fact 

that there are no more inaccuracies in the works of foreign travelers and 

scholars. [11, pp. 20, 111] Some of them did not even speak any of the Ibero-

Caucasian languages; hence, they recorded some words from word of mouth. 

Entries and pertaining grammatical forms, recorded by the British aristocrat, 

sound so archaic that, in our opinion, Oliver Wardrop’s informants must have 

been residents of Kala, Khalde, and Ushguli. (cf., according to Nino Abesadze’s 

speculation, the materials of the dictionary were recorded from the speakers of 

all four representatives of Svan dialects [1, p. 297]. 

Tere are indeed many errors in Latin transcriptions of Svan lexemes, 

however, we should correct them as much as possible, and compare them with 



ქართველოლოგი – THE KARTVELOLOGIST 

29, 2021-2022 

 167 

ones occurring in similar publications (for instance, the author of the work is 

familiar with D. Peacock’s Georgian-Mingrelian-Laz-Svan-Abkhaz vocabularies, 

published in 1887, in London, in Journal of the Royal Asiatic Society, vol. 19 and 

he corrects the errors occurring in this work1[20]), in order to demonstrate 

similarities and differences and to assign Georgian translations to O. Wardrop’s 

English equivalents.  

Oliver Wardrop seemed to have been familiar with the book Memoir of a 
Map of the Countries Comprehended Between the Black Sea and the Caspian; 

with an Account of the Caucasian Nations, and Vocabularies of Their Languages 

[14], (anonymously) published by J. Edwards (London, 1788); it should be found 

out whether the book was available at the Bodleian Library, Oxford, at the time 

‘English-Svanetian Dictionary’ was compiled or not [23].  

We plan to visit the Library in order to find out what materials are availab-

le there, including dictionaries of Ibero-Caucasian Languages, including Georgi-

an, Mingrelian and Svan. According to our British colleagues, these books are 

presently preserved at the Marjory Wardrop Fund,2 which was founded by Oli-

ver Wardrop to commemorate the untimely death of his sister and to generate 

interest in the Kartvelian language family in Europe. He was very well aware of 

how necessary it was to record the oral speech by means of phonographs (in 

that period, no other technical equipments was available for these activities) 

and hoped that British students would not lose time to take care of this issue. 

He regarded his dictionary only as a starting point for further serious investi-

gations, which manifests the aristocratic manners of the author’s such a modest 

statement. 

The diplomat Oliver Wardrop was a consul of Great Britain in Russia, with 

a residence in Batumi. The fact that he was well educated and spoke a number 

of foreign languages is revealed in his dictionary: almost in all instances, each 

Svan lexeme, borrowed from Georgian, has the abbreviation – G next to it; for 

example, Vein – dsarghual (G. dzarghvi), which is somehow presented as a 

                                                      
1  An amazing fact! – in his ‘English-Svanetian Vocabulary’, the author corrects a number of 

errors (in Svan, among them) occurring in Peacock’s five language dictionary, published 
earlier also in London. 

2  Maybe here we can find the work by polyglot D. Peacock dedicated to the Caucasus which 
isn’t studied yet (Morfill, 1895:137-138) and an information by the orientalist R.N. Cast 
about Caucasian languages (JRAS, 1884, v.17).   



Iza Chantladze, Marika Odzeli  

European Diplomat-researchers’ (18th-19th cc.) Contribution to Caucasian Studies 

 168 

Lashkhian dialect form in the plural. It may be assumed that, alongside with 

Besarion Nizharadze, who was Wardrops’ main informant, prominent public 

figure of Svaneti of the time and Ilia Chavchavadze’s friend, they either got 

acquainted with Arsen Oniani (author of Lashkhian materials and an abridged 

botanical dictionary [24] edited by Academician Nicolas Marr. As far as we 

know, the Wardrops have never visited Lashkheti. However, dashdv/dasht’v 

‘bear’, -visgv/vusgv/ vusk ‘apple’, -isgu/isku ‘your’ and analogous parallel roots 

could possibly be the reflection of lower Svan) or the word zaǯγ’uel must be 

recorded from a young person, someone resident of Upper Bal area.  

Today, in all dialects of Svan, except from Lashkian, this word is presented 

as ǯäγw, manifesting the phoneme correspondence rule of the common proto-

Kartvelian. Unfortunately, the dictionary is not consistent with using either 

umlaut or long vowels (which we were expecting to come across, thanks to our 

relationship with Besarion Nizharadze!); otherwise, we would have more 

grounds for our assumption. 

Oliver Wardrop could also refer to the Latin vena, which was used in 

Georgian as well; however, it seems like he did not know about it.3 On the other 

hand, elsewhere he has referred  to not only Greek and Latin, but also Oriental 

languages: 

Key – kel, kyl (G. clite, cf. Pers. and Lat.) i.e. Kel, kl (Georgian, Lock, cf., Pers. 

And Lat) 

In Svan, there must have been only kyl considering kel refers either to ‘a 

handle’ or ‘a stalk.’ 

O. Wardrop seems to have been apt for etymological enquiries as well. The 

English Warm is translated in Svan as tebdi next to the abbreviation -G written 

in the brackets. Probably, the author was familiar with the specialist literature 

of the time (this is well observable in the introduction of the dictionary we are 

analyzing), whereby the Svan root -t’eb was associated with the Old Georgian -

t’ep-and Laz-Mingrelian -t’ub-/t’ib-/t’ǝb. The correspondence was established by 

the excellent German Caucasiologist Gerhard Deeters in his Armenisch und 

                                                      
4 O. Wardrop was familiar with volumes of the collection Сборникъ матеріаловъ для описанія 
мѣстностей и племенъ Кавказа, published in Tbilisi. We believe he would have been 
familiar with ‘Svan-Russian Dictionary’ Русско-сванскій словар by Ivane Nizharadze, 
published a year earlier (1910) in vol. 41;  the following entry: Вена – з і с х і л а з а л а л џ ạ 
р Ƽ  i.e. (vena – blood vessel) is mentioned in there. 



ქართველოლოგი – THE KARTVELOLOGIST 

29, 2021-2022 

 169 

Südkaukasisch (1926) [13]; however, ‘English-Svanetian Dictionary’ appeared 

much earlier, in 1911 [23]. It is interesting to find out whether this, rather 

notable finding belongs to O. Wardrop, or did he read about it from the other 

work of any earlier researcher? Maybe, it was Alexander Tsagareli or Nicolas 

Marr. It is obvious that Mr. Wardrop not only knew those researchers in person, 

but he read the works of the world recognized linguists. Otherwise, we cannot 

explain his sgiai ‘you’ and lydgyar ‘dead’, myskiad ‘ring’ entries from his 

English-Svanetian dictionary, where apparently umlaut does not occur, but 

there is -iota presented by –i, -y graphemes. Nico Marr used to express – a vowel 

following after back velar –g- q-k consonants exactly in the same way unlike 

Akaki Shanidze, who would indicate at only umlaut (-ä) in such a situation: 

“iotaization of palatal –ä after gutturals is always and everywhere meant 

anyway,- wrote he in his fundamental work ‘umlaut in Svan’ [8]. Perhaps, that’s 

why the British author employed such iotaized forms in in his dictionary in such 

a precise way. It is also possible that he had had some consultation from Nico 

Marr while living and working in Saint Petersburg.  

It is noteworthy that in most cases the dictionary provides plural and, less 

frequently, genitive forms, usually with elided consonant -š; this is due to the fact 

that O. Wardrop’s material has basically covered the Upper Bal dialect. Thus, a 

present-day linguist has an opportunity to observe a process of the elision of the 

morpheme -iš occurring in Svan from a hundred and fifty years ago. 

Sometimes, an alphabetically arranged system is accompanied by an 

ideographical data: 

Hand, shi, pl. shiar, shun4, t’hot’h, t’hot’hil, tvet, gen. sing. toti, pl. nom totar; 

right hand, mursghven t’hvet’h; left hand, wp: mirthen5 t’hvet’h; nails tzkharal, 

fingers, p’hḳhuliar; palm, mimi6 guigv 
“No attempt has been made to distinguish the dialects of Upper and Lower 

Svanetia”, declares he in the introduction to the dictionary. Probably, this is why 

it presents numerals according to both decimal and vigesimal systems [10, p. 37]: 

                                                      
5 In the Svan segment of the entry Hand, the shun (‘in one’s hand’) and t’hot’hil (dim.) must 

have been accompanied by both a translation and grammatical note. 
6 The compiler has noticed the t’ot’ and t’wet’; however, he failed to grasp the difference 

between the two items with one and the same lexical meaning. In how the lexemes mirten 
(‘left’) and pxuliar (‘fingers’), one can trace umlaut (cf. mǝrten ‘left’ and pxulär ‘fingers). 

7  Erroneous transcription; the correct version is shimi. 



Iza Chantladze, Marika Odzeli  

European Diplomat-researchers’ (18th-19th cc.) Contribution to Caucasian Studies 

 170 

semešd (‘three ten’) / erveštiešt (‘two ten ten’) – thirty 

voštxvešd (‘four ten’) / urinervešti (‘double two ten’) – forty 

The fact that the dictionary does not either distinguish interrogative and 

relative pronouns or separate corresponding adverbs from each other, is not 

due to the author =being a native speaker of English [1, p. 303] but it is 

because both in the early 20th century and in nowadays, neither dialect varieties 

of Svan (even in particularly archaic ones including Ushguli variety, among 

them) distinguish them in any other way than by means of the context (cf. Old 

Georgian). This and other numerous facts manifest that Ivane and Besarion 

Nizharadze have made a special influence on Svan material collected by various 

foreign and Georgian travelers and scholars.  

As it is common with dictionaries of Indo-European languages, verbs are 

presented in the form of infinitive; however, sometimes, various screeve or 

participle forms can occur as well: 

Kill (to) – lidgari (cf. dil, death), he – killed – adgar, adghar7, chukhodgara; they 

killed – chadgarḳh, chuadgarḳh. 

As it is seen, the singular and plural forms and/or those with a complex 

preverb of Aorist ‘she/he killed’ and Resultative I ‘she/he has killed’ occur with 

the preverbless infinitive ‘to kill’.  

We should also pay a special attention to the Latin transcription used by 

the European scholars, which they have used to cover special forms (glottal, 

lateral, pharyngeal, long, umlaut, elided, aspirated and etc.,) The publisher of D. 

Peacocks original ‘Five west Caucasian language dictionary’8, English ori-

entalist Robert Needham Cast who considered the Caucasian region to be an 

indefinite sample of language varieties, suggests its author (and also others as 

well) used the system of transliteration by Lapsis because it is the best one. If it 

is not done in this way, then the dictionary should give the precise explanation 

of each letter-sound, symbol or diacritic sign [20, p. 145]. 

Apparently, neither Cast or Peacock (unlike O. Wardrop) knew about Peter 

Uslar’s work Лушну Анбан (1864) [26] where based on Russian alphabet and by 

using corresponding diacritical signs, a non-linguist presented Svan phonemes 

                                                      
7  Both the form and transcription are erroneous. 
8  Why was this dictionary called ‘original’, we’ll discuss it specially. 



ქართველოლოგი – THE KARTVELOLOGIST 

29, 2021-2022 

 171 

almost without any mistakes around one hundred and fifty years ago. Re-

gardless that ‘The caucasiological works by Peter Uslar do not go out of date 

[16, pp. 186-187], he has made very gross mistake (maybe he went through the 

politics of Tsarism?), he should not have named his work neither as ‘Лушну 
Анбан’ or ‘Сванетская азбука’ [9, pp. 42-43]. 

We should also study and investigate Oliver Wardrop’s attitude to 

Academician Nicolas Marr’s (his mother was ethnic Georgian!) Japhetic theory. 

From this point of view, we should deal with his review (published in 1922-1923 

in London) of N. Marr’s Japhetische Studien zur Sprache und Kultur Eurasiens 

(translated into German by F. Braun). 

As for Marjory Wardrop, she had much more time (her brother was 

engaged in diplomatic service); while living in Batumi, she had an opportunity to 

get acquainted with virtually entire western Georgia and thus collect various 

materials reflecting way of life of the Georgian people. Among them, we should 

note translations of Gurian, Mingrelian, and Svan folk tales, of which the former 

two are more or less familiar for readers as far as they were published when she 

was alive [22] (in 1894); as for the Svan folk tales, the manuscript is still 

untouched by a human hand (at least, by the Georgians) at the Bodleian Library, 

Oxford. The Library also preserves Svan Folk Tales by ‘Free Svan’ (that is, 

Besarion Nizharadze), published in 1893 in Kutaisi, with 16 texts in it. We are 

aware that Marjory Wardrop translated ‘Religious Beliefs of Svans’ and 

‘Amirani’ into English and that the manuscripts are still preserved at the 

Bodleian Library, Oxford; however, what happened to the rest of 14 folk tales, is 

to be found out at the library in Oxford. Based on an introduction to ‘English-

Svanetian Dictionary’ [23], Svan folk tales were to be published shortly (the 

translations must have been made based on B. Nizharadze’s publication); 

however, we are now aware why they did not appear (Were not they able to get 

the font type for the Svan language, consisting of 48 characters in London, 

Oxford, or Cambridge?! At least, they could have used the Latin transcription). 

It is true that Oliver Wardrop was not a linguist, but he could not help being 

familiar with either N. Marr’s Japhetic analytic alphabet or A Russian-Svan 

Dictionary, preserved at the Archives of the Russian Imperial Academy, Saint-

Petersburg (which has not been published yet, unfortunately), because he had 

worked in Saint-Petersburg for some time. 

 



Iza Chantladze, Marika Odzeli  

European Diplomat-researchers’ (18th-19th cc.) Contribution to Caucasian Studies 

 172 

 

 

 

 

 

 

 



ქართველოლოგი – THE KARTVELOLOGIST 

29, 2021-2022 

 173 

 

 

 

 

Almost half a century ago, Prof. Leila Taktakishvili – Urushadze wrote: 

Marjory Wordrop has left the handwritten translation of Svan tales. There is 
nothing known about this translation according to the specialist literature and 

obviously, if it is found, it will create a great interest [3, p. 73]. 



Iza Chantladze, Marika Odzeli  

European Diplomat-researchers’ (18th-19th cc.) Contribution to Caucasian Studies 

 174 

We may assume that the Wardrops had learnt Svan as well because they 

were capable of acquiring languages of different typologies so quickly. When 

Akaki Tsereteli could not conceal his excitement on hearing Marjory’s Georgian, 

he asked: How did you manage to learn such a complex language in two years? 

She, who was in love with Georgia, proudly had replied to ‘the uncrowned king 

of Georgia’: One must be a stupid not to acquire a language for two years. In 

her reply, she had used ‘Abdali’ to mean a stupid, a word from Gurian dialect; 
this means that the Wardrops had paid their attention to the dialects as well.   

It is impossible to read a letter sent from a godmother, written in 

Bucharest by Mrs. Wordrop without being owerhelmed with emotions: “Ro-

mania is very beautiful but where is anything like Georgia in this world? I wish I 

could see it again” (Fund of Institute of Manuscripts, N 7121/H-d). She had a 

few godchildren, one of them was Irakli Availiani, son of Rostom, resident of the 

village Hadishi, from where the local people managed to save the earliest ma-

nuscript of the gospel (dated to 897) from the invasions of barbarians. You can-

not read a poem by Akaki Tsereteli also without special emotions in which the 

poet compares her to a chirping swallow who flew over from a well-known 

England to explain to us that the nation who created Shota Rustaveli would not 

die out. 

While lying on her bed fighting death at the age of 40, Marjory Wordrop 

lost the ability to speak and as she could not say a word, she wrote the word 

Sakartvelo ‘Georgia’, which was the icon to her whole life [3, p. 120]. 

It is necessary to detect archaic texts in the Kartvelian languages preser-

ved at the Library in Oxford, and, based on them, to compile bilingual dictionari-

es, to undertake linguistic analyses of occurring grammatical forms, including 

etymological investigations of notable lexical items. 

We should acknowledge the contribution by professors Leila Taktakishvili, 

Marika Odzeli, Nino Abesadze, Nikoloz Aleksidze, and Irine Lobzhanidze to 

exploring the Wardrops’ achivements [6], [7], [1], [3], [12]. However, their 

works say almost nothing about the aforementioned texts. As for memoirs, we 

should identify articles by Ilia Chavchavadze, Akaki Tsereteli, and Tedo Sakhokia. 

We should also note our younger colleagues – Nino and Maia Gambashidze’s, 

merit in publishing Oliver Wardrop’s ‘English-Svanetian Vocabulary’ as a 

separate book (Tbilisi: acad.ge, 2018). We should not forget the PhD student 

Ketevan Genebashvili who, instructed by Iza Chantladze, published a review of 



ქართველოლოგი – THE KARTVELOLOGIST 

29, 2021-2022 

 175 

D. Peacock’s ‘Original Vocabularies of Five West Caucasian Languages’ in Issu-

es of Linguistics [2]. Unfortunately, she did not continue her endeavors on the 

issue from this viewpoint. We hereby would like to thank Academician Elguja 

Khintibidze who delivered a copy of Peacock’s ‘vocabularies’ from the Bodleian 

library. 

Present-day scholarly links between Oxford University and various univer-

sities in Tbilisi have facilitated production of a number of highly academic 

works. With this respect, we have to distinguish literary scientists, linguists, 

ethnologists, historians, and musicologists of Ivane Javakhishvili Tbilisi State 

University and Ilia State University. Recently, Professor Zaal Kikvidze and Pro-

fessor Levan Pachulia’s conducted noteworthy research on Mingrelian and Laz 

materials used in lexicographic collection by British diplomats of the 18th-19th 

centuries, George Ellis and Demetrius Peacock. Prof. Z Kikvidze and L. Pachulia 

have published three papers in English in Tbilisi and Kiev, the fourth one On 
one English-Caucasian lexicographic resource will be also published in Georgian 

in Caucasiological Researches, the international journal of Ivane Javakhishvili 

Tbilisi State University [4], [17], [18], [19]. We should particularly emphasize M. 

Odzeli’s and Z. Kikvidze’s contribution to identify the author of anonymously 

written book, published by J. Edwards ‘Memoir of a Map of the Countries Com-

prehended Between the Black Sea and the Caspian; with an Account of the Cau-

casian Nations, and Vocabularies of Their Languages’ [14]. They found 

additional documentation in English to finally assure that the anonymous author 

was George Ellis.9 

As long as European travelers and diplomats have begun studying the data 

of unwritten Kartvelian languages, (However, there is a still a lot of to do with 

regard to analysing Laz lexems, syntagmas and phrases from a linguistic         

perspective!) naturally enough, we should initially focus on Svan, with its archaic 

vocabulary and grammar, which is the closest to the Kartvelian parent language. 

It has happened so, however, rather late! It would have been so much better to 

concentrate on exploring such relevant problems by doing earlier research to 

make a contribution into the celebration of the Marjory Wardrop UNESCO 

anniversary year in 2019. Unfortunately, we Georgian scholars have to overcome 

through many severe socio-political problems in our everyday work. 

                                                      
9 In the Catalogue of David Barrett the author of the said dictionary is George Ellis. 



Iza Chantladze, Marika Odzeli  

European Diplomat-researchers’ (18th-19th cc.) Contribution to Caucasian Studies 

 176 

The outcomes of the work carried out within this project will be written as 

a monograph   both in Georgian and English and it will also be available online 

provided by our American (ethnic Georgian) colleague Elizabeth Lane on her 

private channel DAREZKNOW. 

In the 19th-20th centuries, European and American scholars got interested 

in Ibero-Caucasian languages as they were very different from Indo-European 

ones in terms of their structure, morphology, and syntactic constructions, parti-

cularly, they were interested in Georgian. Therefore, the following words dedi-

cated to Professor Kalistrate Salia, a founder and editor-in-chief of the journal 

Bedi Kartlisa published in Paris, sound so natural:  

“Not very long ago, there was an insignificant number of individuals abroad 

seriously interested in Georgian Studies. Georgia was not exposed to the world 

in the way that was appropriate to its history and cultural inheritance from its 

now and past; however, today the situation has drastically changed – more and 

more European and American scholars study Georgian and other languages of 

the Caucasus, also their literature, history and art. The Georgian language and 

literature are taught at a number of overseas universities, and the studies of Ca-

ucasian languages develop almost everywhere in the world… The editor of Bedi 
Kartlisa managed to make all Kartvelologists and Caucasiologists come toget-

her; he established necessary links between the various studies conducted both 

in Georgia and abroad, and aroused the scholars’ interest in the study of this 

legendary and charming country. Owing to this selflessness, Kalistrate Salia 

turned Bedi Kartlisa into a great body of international fame” – these words were 

published in the journal, vol. XXVIII, 1971 (pp. 7-8) and signed by renowned 

professors from all over the world: Julius Assfalg (University of Munich), Gérard 

Garitte (University of Luovain), François Graffin and Charles Mercier (Institut 

Catholique, Paris), René Lafon (University of Bordeaux), David Lang (University 

of London), Irène Mélikoff (University of Strasbourg), Joseph Molitor (University 

of Bamberg), Gertrud Pätsch (University of Jena), Karl-Horst Schmidt 

(University of Bochum), Hans Vogt (rector of the University of Oslo) [5]. 

Unfortunately, none of them is any longer alive; however, all well-known 

libraries of the world preserve their books, without them a high level of Cau-

casiology cannot be sustained. 

 



ქართველოლოგი – THE KARTVELOLOGIST 

29, 2021-2022 

 177 

Bibliography 

 

1. Abesadze N., “Review of ‘’English-Svanetian Vocabulary“ by O. Wardrop: Of 
Ibero-Caucasian Linguistics, Vol. IX, Tbilisi, 1982. [აბესაძე, ნ., “რეცენზია ო. 

უორდროპის წიგნისა ‘’English-Svanetian Vocabulary“: იბერიულ-კავკა-

სიური ენათმეცნიერების წელიწდეული, ტ. IX, თბილისი, 1982]. 

2. Genebashvili K., “Review of „Original Vocabularies of Five West Caucasian 

Languages“ by D. Peacock: (JRAS, vol. XIX, Pt. I, 1887), Issues of Linguistics, 

№1, Tbilisi, 2000 [გენებაშვილი, ქ., “რეცენზია დ. პიკოკის ნაშრომზე 

„Original Vocabularies of Five West Caucasian Languages“ (JRAS, vol. XIX, 

Pt. I, 1887), ენათმეცნიერების საკითხები, №1, თბილისი, 2000.]. 

3. Taktakishvili-Urushadze, L., Marjory Wardrop, Tbilisi 1965 [თაქთაქიშვილი-

ურუშაძე, ლ., მარჯორი უორდროპი, თბილისი, 1965]. 

4. Kikvidze Z., Pachulia L., On one English-Caucasian lexicographic resource: 

Caucasio-logical Researches, Vol. X, Tbilisi 2021 [კიკვიძე, ზ., ფაჩულია, ლ., 

„ერთი ინგლისურ-კავკასიური ლექსიკოგრაფიული რესურსის შესახებ“: 

კავკასიოლოგიური ძიებანი, ტ. X, თბილისი, 2021]. 

5. Lang, D.M. (David Marshall), “Georgian studies in Oxford”: Tsiskari, №4, 

Tbilisi, 1957 [ლენგი, დ. მ., „ქართველოლოგიური კვლევა-ძიება ოქსფორ-

დშინ: ჟურნალი ცისკარი, №4, თბილისი, 1957]. 

6. Lobzhanidze, I., Online version of Wardrops collection [ლობჟანიძე, ი., უორ-

დროპთა კოლექციის ონლაინ ვერსია]. 

     bttps.//georgian. bodleian.ox.ac.uk/2018. 

7. Odzeli M., On the History of the Georgian-British Literary Relations, Tbilisi, 

1998 [ოძელი, მ., ქართულ-ინგლისური ლიტერატურული ურთიერთობის 

ისტორიისათვის, თბილისი, 1998]. 

8. Shanidze A., “Umlaut in Svan language”: Arili, Tfilisi, 1925 [შანიძე, ა., „უმ-

ლაუტი სვანურში“: არილი – ივანე ჯავახიშვილისადმი მიძღვნილი კრებუ-

ლი, ტფილისი, 1925]. 

9. Chantladze I., From Peter Uslar’s "Лушну Анбан" to the transcription de-

veloped by Varlam Topuria: IV International Congress Of Caucasiologists, 

Tbilisi, 2016 [ჩანტლაძე, ი., „პეტრე უსლარის "Лушну Анбан"-იდან ვარლამ 

თოფურიას მიერ შემუშავებულ ტრანსკრიფციამდე“: კავკასიოლოგთა IV 
საერთაშორისო კონგრესის მასალები, თბილისი, 2016]. 



Iza Chantladze, Marika Odzeli  

European Diplomat-researchers’ (18th-19th cc.) Contribution to Caucasian Studies 

 178 

10. Chantladze I., History of Svan Language, Tbilisi, 2017 [ჩანტლაძე, ი., 

სვანური ენის შესწავლის ისტორია, თბილისი, 2017]. 

11. Chikobava Arn., The history of iberian-caucasian languages studing. Tbilisi, 

1965 [ჩიქობავა, არნ., იბერიულ-კავკასიურ ენათა შესწავლის ისტორია, 

თბილისი, 1965]. 

12. Aleksidze, N. S., Georgia: A Cultural Journey Through the Wardrop 

Collection. 

13. Oxford, 2018. 

14. Deeters, G., “Armenisch und Südkaukasisch”: Caucasica, Fasc. III. Leipzig, 

1926. 

15. Ellis, G. Memoir of a Map of the Countries Comprehended Between the 

Black Sea and the Caspian; with an Account of the Caucasian Nations, and 
Vocabularies of Their Languages. London, Morfill. 

16. Güldenstädt, D. J. A., Reisen durch Ruβland und im Caucasischen Gebürge. 

St. Petersbürg, bd. I (1787), Bd. II (1791).  

17. Gudjedjiani, Ch., Palmaitis, L., Svan-English Dictionary, Delmar, New York, 

1985. 

18. Kikvidze, Z., Pachulia, L., “An Early Landmark in English-Megrelian 

Lexicography: D. R. Peacock’s Contribution”: 8th International Research 

Conference on Education, Language and Literature. Proceedings Book. 

Tbilisi: IBSU, 2018. 

19. Kikvidze, Z., Pachulia, L., “Prior to D. R. Peacock: Notes on the earliest 

English-Megrelian Lexicographic resource”: 9th International Research 

Conference on Education, Language and Literature. Proceedings Book. 

Tbilisi: IBSU, 2019.  

20. Kikvidze, Z., Pachulia, L., “Laz Lexical Data from D. R. Peacock’s Collection: 

Representations, Reflections, Translation“: General and Specialist 

Translation / Interpretation: Theory, Methods, Practice: International Con-
ference Papers. Kyiv: Agrar Media Group, 2020. 

21. Peacock, D. R., “Original Vocabularies of Five West Caucasian Languages”: 

JRAS, vol. XIX, pt. I. London, 1887. 

22. Schuchardt, H., Über das Gеorgische. Wien, 1895. 

23. Wardrop, M., Georgian Folk Talles. London, 1894. 

24. Wardrop, O., English-Svanetian Dictionary, JRAS, vol. 43. London, 1911. 

25. Mарр, Н. Я., Сванско-русскій словарь, Санкт-Петербургь, 1916 (ხელნაწერი). 



ქართველოლოგი – THE KARTVELOLOGIST 

29, 2021-2022 

 179 

26. Паллас, П. С., Сравнительные словари языков и наречий, СПБ, 1787-1789. 
27. Услар, П. К., Лушну Анбан, Тифлисъ, 1864. 
 

Literature related to the issue:  

 Papashvili, M., Karchava T., Tsitlanadze T., Gogoladze A., Silagadze N., 

Georgia in European Sources of the XVI Century, Tbilisi 2021 [პაპაშვილი მ., 

ქარჩავა თ., წითლანაძე თ., გოგოლაძე ა., სილაგაძე ნ., საქართველო XVI 

საუკუნის ევროპულ წყაროებში, თბილისი, 2021]. 

 Tabagoua, I., La Georgie dans les archives et dans les biblioteques de l 
Europe, Tbilisi, 1984 [ტაბაღუა ი., საქართველო ევროპის არქივებსა და 

წიგნსაცავებში, თბილისი, 1984]. 

 Wardrop N., “Marjory and Oliver”: Matsne, №2, Tbilisi, 1992 [უორდროპი, ნ., 

„მარჯორი და ოლივერი“: ჟურნალი „მაცნე“ – ენისა და ლიტერატურის 
სერია, №2, თბილისი, 1992]. 

 Kiasashvili N., “On one Special Book”: Literaturuli sakartvelo. Tbilisi, 26, 

1963 [ყიასაშვილი, ნ., „ერთი უნიკალური წიგნის შესახებ“: ლიტერატურული 

საქართველო, თბილისი, 26. VI, 1963]. 

 Chantladze I., Apkhaidze P., “Manuscripts Of Svan Fairy Tales Translated By 

Marjory Wardrop At The University Of Oxford”: Kartvelian Heritage, Vol 25, 

Kutaisi, 2021 [ჩანტლაძე, ი., აფხაიძე, ფ., „სვანური ზღაპრების უორდროპი-

სეულ თარგმანთა ხელნაწერები ოქსფორდის უნივერსიტეტში“: ქართველუ-

რი მემკვიდრეობა, ტ. 25, ქუთაისი, 2021]. 

 Chikobava Arn., Introduction to Iberian-Caucasian Linguistics, Tbilisi, 1979 

[ჩიქობავა, არნ. იბერიულ-კავკასიური ენათმეცნიერების შესავალი, თბილი-
სი, 1979]. 

 Javakhishvili I., The original nature of Georgian and Caucasian languages, 

Tbilisi, 1937 [ჯავახიშვილი, ი. ქართული და კავკასიური ენების თავდაპირ-

ველი ბუნება და ნათესაობა, ტფ., 1937]. 

 Hewitt, B. G., “The North Wind and the Sun in Svan”: BK, YYYSIII. Paris, 

1980. 

 Hewitt, B. G., Languages in contact in N. W. Georgia: fact or fiction? Cau-

casian Perspectives. München, 1992.  

 Lobzhanidze, I., “Digitalization of Georgian Medieval Manuscripts”: საქარ-

თველოს მეცნიერებათა აკადემიის „მოამბე“, №4. თბილისი, 2020. 



Iza Chantladze, Marika Odzeli  

European Diplomat-researchers’ (18th-19th cc.) Contribution to Caucasian Studies 

 180 

 Rosen, G., Über das Mingrelische, Suanische und Abchasische. Berlin, 1846.  

 Schmidt, K. H., Gudjedjiani, Ch., Palmaitis L., “Svan-English Dictionary”: 

Kratylos, 34, 1989. 

 Орловская, Н. К., Очерки по вопросам литературных связей, "Русский клуб", Тбилиси, 2013. 
 Услар, П. К., “Грамматический очерк сванетского языка»: Этнография Кавка-

за-Абхазский язык, Тифлисъ, 1887. 
 Чикобава, А. С., “К вопросу о первых текстовых записях по иберийско-кавказ-ским языкам”: Вопросы языкознания, №4, Москва, 1962. 



ქართველოლოგი – THE KARTVELOLOGIST 

29, 2021-2022 

 181 

ქართველოლოგი THE KARTVELOLOGIST 

 
კვლევები: ქართულ-ევროპული ლიტერატურული ურთიერთობები 

 
 

 
ლიტერატურული პარალელები: 

გალაკტიონ ტაბიძე და ლუის დე კამოენსი 

ნათია სიხარულიძე 
„გალაკტიონის კვლევის ცენტრის“ უფროსი მეცნიერ-თანამშრომელი 
შოთა რუსთაველის ქართული ლიტერატურის ინსტიტუტი  

რეზიუმე: სტატიაში გაანალიზებულია გალაკტიონ ტაბიძის მიმართების ხასია-

თი პორტუგალიური მწერლობის უმნიშვნელოვანეს წარმომადგენელთან – ლუ-

ის დე კამოენსთან. გალაკტიონის დღიურებისა და ნაწარმოებთა ავტოგრაფე-

ბის შესწავლამ ცხადყო ქართველი პოეტის ინტერესი პორტუგალიური ლიტე-

რატურისადმი, კონკრეტულად, გაირკვა, რომ გ. ტაბიძის ორი ლექსი („ახმაურ-

დეს“, „ინიესა“) პორტუგალიური ლიტერატურის კლასიკოსის ლუის დე კამოენ-

სის პოემიდან – „ლუზიადებიდან“ – მიღებული შემოქმედებითი იმპულსის შე-

დეგად არის შექმნილი და ქართველი პოეტი თავის სათქმელს კამოენსის სტრი-

ქონებზე, პორტუგალიურ ლიტერატურასა და კულტურაზე ალუზიით გამოხა-

ტავს. 
გალაკტიონის ნაწარმოებების ლუის დე კამოენსის „ლუზიადებთან“ გენე-

ტიკური კავშირის დადგენა განსაკუთრებით მნიშვნელოვანია იმ თვალსაზრი-

სით, რომ ქართულ და პორტუგალიურ ლიტერატურათა შორის ამგვარი სიახ-

ლოვე, მსგავსი მიმართება დღემდე შენიშნული არ ყოფილა.  
 

საკვანძო სიტყვები: გალაკტიონი; კამოენსი; ლუზიადები. 
 
 
გალაკტიონ ტაბიძის მიმართება ევროპულ მწერლობასთან გალაკტიონო-

ლოგთა საგანგებო კვლევის საგანია. გალაკტიონის დღიურებისა და ნაწარმო-

 



ნათია სიხარულიძე  

ლიტერატურული პარალელები: გალაკტიონ ტაბიძე და ლუის დე კამოენსი 

 182 

ებთა ავტოგრაფების შესწავლამ ცხადყო ქართველი პოეტის ინტერესი პორტუ-

გალიური ლიტერატურისადმი, გაირკვა, რომ გალაკტიონ ტაბიძის ორი ლექსი 

პორტუგალიური ლიტერატურის კლასიკოსის ლუის დე კამოენსის პოემიდან – 

„ლუზიადებიდან“ მიღებული შემოქმედებითი იმპულსის შედეგად არის შექმნი-

ლი და ქართველი პოეტი თავის სათქმელს კამოენსის სტრიქონებზე, პორტუგა-

ლიურ ლიტერატურასა და კულტურაზე ალუზიით გამოხატავს. სწორედ „ლუზი-

ადებთან“ დაკავშირებული გალაკტიონის ორი ნაწარმოებია გაანალიზებული 

ჩვენს წერილში. 

გალაკტიონის ნაწარმოებების ლუის დე კამოენსის „ლუზიადებთან“ გენე-

ტიკური კავშირის დადგენა განსაკუთრებით მნიშვნელოვანია იმ თვალსაზრი-

სით, რომ ქართულ და პორტუგალიურ ლიტერატურათა შორის ამგვარი სიახ-

ლოვე, მსგავსი მიმართება დღემდე შენიშნული არ ყოფილა.  

გალაკტიონ ტაბიძის 1950 წელს გამოქვეყნებული თხზულებათა რვატომე-

ულის მეშვიდე ტომი სტალინისადმი მიძღვნილი ლექსით იხსნება – პოეტი 

„მთელი ქართველი ხალხის სახელით“ საიუბილეო თარიღს, „წელთა სიახლის 

დაწყებას“ ულოცავს დიდ ბელადს. ამავე ტომს ლენინ-სტალინის მიერ „ნათ-

ლად ნაჩვენებ გზების“ განმადიდებელი ვრცელი ნაწარმოები – „1950“ ასრუ-

ლებს. წიგნში სოციალისტური ეპოქის მიღწევების ამსახველი სხვა რამდენიმე 

კონიუნქტურული ლექსიცაა: პოეტი მონდომებით გვარწმუნებს, რომ განხორ-

ციელდა „შედუღება ოცნებისა და სინამდვილის“, რომ სწორედ ამიტომ – 

„უმძაფრესია ახალი ხანა და ისტორიის ახალი გვერდი“. იდეოლოგიზებული 

ტექსტების ფონზე კიდევ უფრო მეტად იქცევს ყურადღებას მკითხველისათვის 

ნაკლებად ცნობილი, ექვსსტროფიანი ლექსი – „ახმაურდეს!“, რომელიც პოე-

ტის სიცოცხლეში პირველად და უკანასკნელად თხზულებათა მეშვიდე ტომში 

დაიბეჭდა.  

„ახმაურდეს!“ მოწოდებით იწყება – ლირიკული გმირი საკუთარ თავს (თუ 

თანამოაზრე პოეტს) მიმართავს:  
 

„ახმაურდეს, გრძნობით დუღდეს, 

არ დაეტყოს ხნოვანება. 

ძველებური ძალით ჰქუხდეს 

ჩანგთა ჩვენთა ხმოვანება!“  [3, გვ. 174] 
 

ამ მაღალხმოვან სტრიქონებს მოსდევს მკვეთრი მხილება ადამიანთა ერთი 

ჯგუფისა, რომელიც სინათლესაც სიბნელედ აღიქვამს, გონება ბანგით აქვს და-

ბინდული და ერთადერთი გატაცებით არის შეპყრობილი: 
 



ქართველოლოგი – THE KARTVELOLOGIST 

29, 2021-2022 

 183 

„გამოფიტულს, აზრდაკარგულს 

დღეს ზოგიერთს შერჩა ერთი 

მისწრაფება და გულდაგულ 

გატაცების ერთი წერტი. 

ეს ამაო და მდაბალი 

გატაცება იქ ბობოქრობს, 

სადაც თვალი, ხარბი თვალი, 

მოპრილეს ხედავ ოქროს!“ [3, გვ. 174] 
 

ვის გულისხმობს სიტყვა „ზოგიერთი“? პასუხი ამ კითხვაზე მოცემულია ტექ-

სტის მომდევნო სტროფში, სადაც ლირიკული გმირი საკუთარ შემოქმედებით 

მრწამსზე იწყებს საუბარს:  
 

„შენ კი ყოფნა გესმის ასე: 

თუ გსურს გაიტანო ლელო, 

უანგაროდ გვებაასე, 

მეგობარო, ძველისძველო“. [3, გვ. 175] 
 

ეს დაპირისპირება („ზოგიერთი“ – „შენ კი“, „მდაბალი გატაცება“ – „უანგარო 

ბაასი“), ვფიქრობ, აშკარად მეტყველებს, რომ ისინი, ვისზეც გალაკტიონი მიგ-

ვანიშნებს, ანგარებით მობაასე ხელოვანთა ჯგუფია. თუ ზოგად კონტექსტსაც 

გავითვალისწინებთ, შეიძლება ითქვას, რომ კრიტიკა ხელისუფლების დაკვე-

თის შემსრულებელ პოეტებს მიემართება. „ახმაურდეს!“ ასე მთავრდება: 
 

„ჩანგს სიმართლეს ათქმევინებ, 

რომ სიმტკიცე ექნეს დიდი, 

ვერც გზას გადაახვევინებ, 

ვერც ოქროთი მოისყიდი“. [3, გვ.  175] 
 

ერთი მხრივ, მაამებლურ-მლიქვნელურ ვითარებასთან დაპირისპირება, 

მედროვე, აღზევებულ ხელოვანთა შესახებ თუნდაც ასე, მინიშნებით წერა და 

იქვე საკუთარ შემოქმედებით პრინციპებზე – სიმართლისადმი ერთგულებაზე, 

მოუსყიდველობაზე საუბარი, ბუნებრივია, ტოტალიტარულ ეპოქაში მაინცდამა-

ინც უსაფრთხო ვერ იქნებოდა. საფიქრებელია, რომ სწორედ ამის გამო დაათა-

რიღა 1950 წელს, გამარჯვებული სოციალიზმის ხანაში გამოქვეყნებული 

„ახმაურდეს!“ პოეტმა 1935 წლით, როდესაც ე.წ. კლასობრივი ბრძოლის სიმ-

ძაფრემ პიკს მიაღწია. თუმცა გამორიცხული არც ისაა, რომ ლექსი, მართლაც, 



ნათია სიხარულიძე  

ლიტერატურული პარალელები: გალაკტიონ ტაბიძე და ლუის დე კამოენსი 

 184 

30-იან წლებში დაიწერა და მისი გამოქვეყნება გალაკტიონმა, რაღაც მიზეზით, 

თხუთმეტი წლის განმავლობაში ვერ მოახერხა.  

„ახმაურდეს!“ ჩვენამდე სამი ავტოგრაფით არის მოღწეული. ხელნაწე-

რებზე დაკვირვებამ ცხადყო, რომ ნაწარმოების თავდაპირველი ჩანაფიქრი, მი-

სი ე.წ. შავი მონახაზი ერთ-ერთმა ავტოგრაფმა (გალაკტიონის ფონდი, 3663) 

შემოგვინახა. ეს ვარიანტი პოეტის 1930 წლით დათარიღებულ უბის წიგნაკშია 

ჩაწერილი და საბოლოო, ნაბეჭდი ტექსტისაგან მკვეთრად განსხვავდება. აქ 

ჯერ ასეთი პროზაული ფრაგმენტი იკითხება: 

„კმარა, მუზავ, კმარა. ჩემს ქნარზე უკვე აღარ არის აკორდები, ჩემს ხმაში უკვე 

აღარ არის ხმოვანებანი; მე არ შემიძლია ვიმღერო ყრუ, გატლანქებული ხალხი-

სათვის, რომელიც უკვე ვეღარა ჰხედავს სიმშვენიერეს. და არც არაფერი, სრუ-

ლიად არაფერი ისეთი არ არის ჩემს სამშობლოში, რომელსაც შეეძლოს ააფ-

რთოვანოს და აამღეროს ჩემი გენია: გონება-დაკარგულს, გამოფიტულს, ზიზღ-

ის ღირს ერს შერჩა მხოლოდ ერთი მისწრაფება: მდაბალი და ამაოთა ამაო მის-

წრაფება – ოქროსადმი.“ 

ამ ჩანაწერის ოდნავ ქვემოთ, იმავე გვერდზე, დაახლოებით იმავე 

შინაარსის ტექსტი უკვე ლექსის ფორმითაა წარმოდგენილი: 
 

„კმარა, მუზავ, კმარა, კმარა! ქნარს დაეტყო ხნოვანება. 

არც აკკორდთა რეკავს ზარა, არც ხმაში მაქვს ხმოვანება. 

იქ ვიმღერო, ხმა ვერ ბედავს, სადაც ხალხი ყრუა, ტლანქი. 

ის შვენებას ვეღარ ხედავს და გონებას უხშობს ბანგი. 

ო, სამშობლოვ! აღარ დარჩა არასფერი, არასფერი – 

ქნარს ჩააცვას ისევ ფარჩა, აამღეროს აგასფერი! 

გამოფიტულს, აზრდაკარგულს ფურთხის ღირს ერს – შერჩა ერთი 

მისწრაფება – და გულდაგულ გატაცების ერთი წერტი. 

ეს ამაო, ეს მდაბალი გატაცება იქ ბობოქრობს, 

სადაც თვალი, ხარბი თვალი მოპრიალეს ხედავს ოქროს.“ 
 

ფრაზა – „ფურთხის ღირს ერს“ აკაკი წერეთლის სტრიქონს („ფურთხის 

ღირსი ხარ შენ, საქართველო“) გვახსენებს ლექსიდან „ვედრება“; აკაკის 

შემოქმედებასთან სიახლოვეზე მეტყველებს გალაკტიონის ამავე ლექსის სხვა 

ავტოგრაფში (გალაკტიონის ფონდი, #4231) ჩართული სტრიქონები „თორნიკე 

ერისთავიდან“ („კავკასიის კლდეზე იყო/ ამირანი მიჯაჭვული,/ ყვავ-ყორანი 

ეხვეოდა,/ დაფლეთილი ჰქონდა გული“) და, რა თქმა უნდა, საბოლოო, ნაბეჭდ 

ვარიანტში ჩანგის მოუსყიდველობის, პოეტის სიმართლისადმი ერთგულების 



ქართველოლოგი – THE KARTVELOLOGIST 

29, 2021-2022 

 185 

მოტივი (შდრ.: გალაკტიონი: „ჩანგს სიმართლეს ათქმევინებ, რომ სიმტკიცე 

ექნეს დიდი“; აკაკი: „მე ჩანგური მისთვის მინდა, რომ სიმართლეს მსახურებ-

დეს“)... მიუხედავად ამგვარი თანხვედრებისა, „ახმაურდეს!“ აკაკი წერეთლის 

თხზულებებიდან მიღებული შემოქმედებითი იმპულსებით არ შექმნილა. მას 

სულ სხვა, მეტად მოულოდნელი ლიტერატურული სათავე აქვს. 

პოეტის იმ ხელნაწერში (გალაკტიონის ფონდი, #3663), რომელზეც ზე-

მოთ ვისაუბრეთ, ლექსის პროზაულ მონახაზს დასაწყისში, მარცხენა კუთხეში 

მიწერილი აქვს „კამოენსი“. 

ჩნდება კითხვა: რას ნიშნავს დიდი პორტუგალიელი პოეტის, გვიანი რენე-

სანსის ერთ-ერთი უმნიშვნელოვანესი წარმომადგენლის – ლუის დე კამოენსის 

(1524/25-1580) ხსენება, რაიმე შეფარული კავშირი ხომ არ არის ორი ავტორის 

ტექსტებს შორის? გალაკტიონ ტაბიძის თხზულებათა აკადემიური თორმეტტომე-

ულის მეოთხე ტომში, ლექსის კომენტარში ვკითხულობთ: „...შესაძლოა, ვარიან-

ტის ძირითადი აზრი წამოღებული იყოს პორტუგალიელი პოეტის კამოენსის რო-

მელიმე ნაწარმოებიდან. ჯერჯერობით მსგავსი რამ ჩვენ კამოენსთან ვერ 

მივაკვლიეთ“... [2, გვ. 329]. 

გამოცდილება გვიჩვენებს, რომ გალაკტიონის ავტოგრაფებში მინიშნება--

მინაწერები, ჩვეულებრივ, სწორ ორიენტაციას იძლევა, ამიტომ, წინამორბედთა 

წარუმატებელი მცდელობის მიუხედავად, გალაკტიონის ლექსის პირველწყაროს 

ძიება განვაგრძე. ძიებამ ნაყოფი გამოიღო, რის შედეგადაც გაირკვა, რომ პოე-

ტის დღიურში ჩაწერილი პროზაული ფრაგმენტი და, შესაბამისად, გალექსილი 

ვარიანტიც თარგმანია ლუის დე კამოენსის ეპიკური პოემის – „ლუზიადების“ 

(1572) ერთი მონაკვეთისა. 

„ლუზიადები“ (პორტ. „Os Lusiadas“), „ოდისეასა“ და „ენეიდას“ ტიპის 

ჰეროიკული პოემაა. იგი პორტუგალიის ისტორიულ წარსულს განადიდებს და 

ვასკო და გამას მოგზაურობას გადმოგვცემს. პოემა, რომელიც ათ სიმღერადაა 

დაყოფილი, შედგება შესავლის, ძირითადი ნაწილისა და ეპილოგისაგან. ჩვენ-

თვის ამჯერად საინტერესოა ეპილოგი (სტროფები: 145-156), რომელიც პორ-

ტუგალიის მმართველის – მეფე სებასტიანისადმი მიმართვას წარმოადგენს და 

რომლის პირველივე სტრიქონები – მუზისადმი მოწოდება – გალაკტიონის დღი-

ურში შესრულებული ჩანაწერის ტექსტს ემთხვევა: 
 

Nô mais, Musa, nô mais, que a Lira tenho 

Destemperada e a voz enrouquecida, 

E não do canto, mas de ver que venho 

Cantar a gente surda e endurecida. 



ნათია სიხარულიძე  

ლიტერატურული პარალელები: გალაკტიონ ტაბიძე და ლუის დე კამოენსი 

 186 

O favor com que mais se acende o engenho 

Não no dá a Pátria, não, que está metida 

No gosto da cobiça, e na rudeza 

Düa austera, apagada e vil tristeza... 

(იყუჩე, მუზავ! საამური ჩანგის ლარები 

საყოველთაო გულგრილობამ დაწყვიტა, მჯერა. 

ჩემი ხმა, ერთობ ჭაბუკური ამღელვარებით 

აღსავსე ახლა ჩაითვლება ხიხინა ჟღერად. 

მე გული მტკივა, რად ვუმღერო ნაღველნარევი 

მელოდიებით ყრუ-მუნჯთა ერას? 

სამშობლოს ჩვენსას ათასგვარი ჭირი აწუხებს, 

მომხვეჭველობის ვერ იშორებს იგი მარწუხებს...) 
(თარგმნა ჯემალ ინჯიამ) 

 

როდესაც გალაკტიონის ლექსი იწერებოდა, „ლუზიადები“ ქართულად არ 

იყო ნათარგმნი, ამიტომ კამოენსის პოემას პოეტი რუსულ თარგმანში უნდა 

გასცნობოდა. გასული საუკუნის 30-იანი წლებში „ლუზიადების“ სრული რუსუ-

ლი პოეტური თარგმანი კი არსებობდა (მთარგმნელი: მიხაილ ტრავჩეტოვი), 

მაგრამ, მიზეზთა გამო, იგი არ დაბეჭდილა, მხოლოდ რამდენიმე ფრაგმენტი 

გამოქვეყნდა ლიტერატურული პერიოდიკის ფურცლებზე. კამოენსის თხზულე-

ბის ცალკეული მონაკვეთები რუსეთში ბევრად ადრეც (XVIII საუკუნიდან) არა-

ერთხელ ითარგმნა, თუმცა მათი მოძიებისა და გაცნობის შემდეგ ცხადი გახდა, 

რომ არცერთი არ ემთხვეოდა „ლუზიადების“ ჩვენთვის საინტერესო მონაკ-

ვეთს. 

ამ თითქმის გამოუვალ სიტუაციაში გაჩნდა ვარაუდი, რომ გალაკტიონმა, 

შესაძლოა, კამოენსის შესახებ დაწერილი რომელიმე ლიტერატურული ნაშრო-

მი წაიკითხა, სადაც ციტირებული იყო „ლუზიადების“ ეპილოგი. ამ ტიპის წყა-

როს ძიება პოეტის პირადი ბიბლიოთეკის გადასინჯვით დავიწყე. ლიტერატუ-

რის მუზეუმში დაცულ გალაკტიონის წიგნად ფონდში ჩემი ყურადღება მიიქცია 

გერმანელი ლიტერატორის – იოჰანეს შერის „ლიტერატურის საყოველთაო 

ისტორიამ“ (რუსულ ენაზე). სარჩევის მიხედვით, პორტუგალიურ მწერლობას 

ამ წიგნში ცალკე თავი ჰქონდა დათმობილი. მართლაც, აქ ამაღელვებლად 

არის გადმოცემული ლუის დე კამოენსის ბიოგრაფიული და შემოქმედებითი 

ცხოვრების გზა. ავტორი მოგვითხრობს, თუ როგორ გადაურჩა პოეტი გემის და-

ღუპვას და როგორ გადაარჩინა „ლუზიადების“ ხელნაწერი. აქვე ვკითხულობთ 



ქართველოლოგი – THE KARTVELOLOGIST 

29, 2021-2022 

 187 

იმასაც, რომ კამოენსმა თავისი პოემა პორტუგალიის მმართველს მიუძღვნა 

და, მიუხედავად იმ საყოველთაო აღტაცებისა, რაც თხზულების გამოქვეყნებას 

მოჰყვა, პოეტისათვის დანიშნული დახმარება იმდენად მცირე გამოდგა, რომ 

კამოენსს შიმშილით სიკვდილის საფრთხე დაემუქრა. შერი იმ უდიდეს ტკი-

ვილზეც საუბრობს, მხცოვანმა პოეტმა რომ განიცადა გარდაცვალებამდე: ქვეყ-

ნის დაცემითა და თავისუფლების დაკარგვით გამოწვეული უბედურება კამოენ-

სისათვის პიროვნულ გასაჭირზე არანაკლებ მწვავე აღმოჩნდა. 

ამგვარი ფაქტების აქცენტირება, ეჭვი არაა, გალაკტიონის ინტერესსა და 

თანაგრძნობას გამოიწვევდა. მას, როგორც ჩანს, ყურადღებით წაუკითხავს შე-

რის ნარკვევის ის მონაკვეთიც, სადაც „ლუზიადების“ შინაარსია გადმოცემული 

და განმარტებული. მეათე სიმღერაზე მსჯელობისას იოჰანეს შერი სწორედ 

ეპილოგის საწყის, 145-ე სტროფს იმოწმებს პორტუგალიურ ენაზე, იქვე, სქო-

ლიოში კი ამავე სტროფის რუსული პწკარედული თარგმანია. ეს სქოლიო გა-

ლაკტიონის მიერ ფანქრითაა შემოხაზული. შევადაროთ რუსული პწკარედი და 

პოეტის დღიურში ჩაწერილი სტრიქონები: 

კამოენსი: “Довольно, муза, довольно, на моей лире нет более акордов, в моем голосе нет более звуков; я не могу петь для глухого, загрубевшаго народа, который уже не видит более прекраснаго. Да и ничего уже, ничего нет теперь в отечестве, что могло бы вдохновить мой гений: у безсмсыленнаго, тупого, презреннаго народа осталась только одна страсть, – низкая и суетная страсть к золоту“. [4, გვ. 419, 

420]  

 

გალაკტიონი: 
 

„კმარა, მუზავ, კმარა. ჩემს ქნარზე უკვე აღარ არის აკორდები, ჩემს ხმაში უკვე 

აღარ არის ხმოვანებანი; მე არ შემიძლია ვიმღერო ყრუ, გატლანქებული ხალხი-

სათვის, რომელიც უკვე ვეღარა ჰხედავს სიმშვენიერეს. და არც არაფერი, სრუ-

ლიად არაფერი ისეთი არ არის ჩემს სამშობლოში, რომელსაც შეეძლოს ააფ-

რთოვანოს და აამღეროს ჩემი გენია: გონებადაკარგულს, გამოფიტულს, ზიზღის 

ღირს ერს შერჩა მხოლოდ ერთი მისწრაფება: მდაბალი და ამაოთა ამაო მისწრა-

ფება – ოქროსადმი“. 

ვფიქრობ, უკომენტაროდაც აშკარაა, რომ გალაკტიონმა კამოენსის სტრი-

ქონები პროზაულად სწორედ ამ რუსული პწკარედული თარგმანიდან გადმოი-



ნათია სიხარულიძე  

ლიტერატურული პარალელები: გალაკტიონ ტაბიძე და ლუის დე კამოენსი 

 188 

ღო. წყაროს გარკვევის შემდეგ, ლოგიკურად ჩნდება კითხვა: რით დააინტერე-

სა გალაკტიონი კამოენსის „ლუზიადებმა“, რატომ თარგმნა ეს სტრიქონები? 

პასუხის გაცემა, ნათარგმნი სტროფის ზოგადი კონტექსტის გათვალისწინებით 

არ გაჭირდება.  

კამოენსი იყო პოეტი-პატრიოტი, ვინც თავისი ცხოვრება სამშობლოს კე-

თილდღეობას შესწირა. „ლუზიადების“ ეპილოგში, მეფისადმი მიმართვისას, 

იგი წუხს, რომ მისი პოეტური გენიით დახატული გმირული სამყარო უკვე წარ-

სულის ნაწილია, რომ თანამედროვეობა ჰეროიზმისათვის ადგილს აღარ ტო-

ვებს. ხალხს სრულიად სხვა, ეგოისტურ-მომხვეჭველობითი მისწრაფებები აქვს 

– ეს ყოველივე დრომ, ბედკრულმა, სულიერებას მოკლებულმა საუკუნემ მოი-

ტანა თან. მთავარი მიზეზი, რის გამოც კამოენსი მუზას დადუმებისკენ მოუწო-

დებს, ორია: სამშობლოში აღარაფერი დარჩა ისეთი, რაც მის გენიას აღაფ-

რთოვანებს და, ამასთანავე, აღარავინაა, ვისაც მშვენიერებით ტკბობა ან მისი 

დაფასება შეუძლია. როგორც ჩანს, გალაკტიონმა კამოენსის მიერ დახატულ 

სამშობლოში თავისი თანამედროვე საქართველო ამოიცნო, ხოლო პორტუგა-

ლიელი პოეტის განწყობილებაში სინამდვილისადმი საკუთარი დამოკიდებუ-

ლება ამოიკითხა. 

ასე გაჩნდა უცნაური პარალელი კამოენსის ეპოქასა და გალაკტიონის ხა-

ნის საქართველოს შორის. 

ლუის დე კამოენსის სტრიქონები, როგორც ითქვა, გალაკტიონი 30-იანი 

წლების დღიურშია ჩაწერილი. ეს ფაქტი არამარტო საბოლოო რედაქციის და-

თარიღებისათვის არის საყურადღებო, მთავარი აქ სხვა რამაა – „ლუზიადების“ 

ტექსტის თარგმნით პოეტმა თავისი ნამდვილი დამოკიდებულება გაამჟღავნა 

ოკუპირებული საქართველოსა და სისხლიანი ეპოქის მიმართ. საკითხზე მსჯე-

ლობისას გასათვალისწინებელია, რომ გალაკტიონს წმინდა მთარგმნელობითი 

ინტერესების თუ მიზნების გამო ტექსტი არასოდეს გადმოუქართულებია. მისი 

ე.წ. თარგმანები ერთგვარი მასალაა ახალი ლექსის შესაქმნელად – სათარ-

გმნელად შერჩეული უცხო ტექსტი ისე ახლოსაა პოეტის განწყობილებასთან, 

რომ გალაკტიონი მას თავისი სულიერი მდგომარეობის შესატყვისად მიიჩნევს.  

კამოენსის სიტყვებმა გალაკტიონზე იმდენად დიდი შთაბეჭდილება მოახ-

დინა, რომ მან მხოლოდ რუსული პწკარედი კი არ თარგმნა, იქვე ამავე ტექ-

სტის გალექსილი ვარიანტიც შექმნა, მერე კი ლექსის სწორება-დამუშავება და-

იწყო. ტექსტში თუნდაც „აგასფერის“ თემის შემოტანა („აამღეროს აგასფერი“) 

უკვე იმაზე მეტყველებს, რომ გალაკტიონი იწყებს თარგმანის საკუთარი შემოქ-

მედების კონტექსტში მოთავსებას, მის საფუძველზე ახალი ნაწარმოების შექ-



ქართველოლოგი – THE KARTVELOLOGIST 

29, 2021-2022 

 189 

მნას. ამ ხელნაწერში ტექსტზე მუშაობა პოეტს არ დაუსრულებია: ცხადია, მიხ-

ვდა, რომ ამგვარი შინაარსის ლექსის გამოქვეყნება შეუძლებელი იქნებოდა. 

ვერც კამოენსზე, როგორც კლასიკოსზე, მინიშნება დაეხმარებოდა: 30-იან 

წლებში პორტუგალიელი პოეტის შემოქმედებას საბჭოეთში მოწყალე თვალით 

არ უყურებდნენ. ძნელი დასაჯერებელია, მაგრამ კამოენსი კაპიტალისტური ექ-

სპანსიის აპოლოგეტად იყო გამოცხადებული, მისი „ლუზიადები“ კი – იმპერია-

ლიზმის განმადიდებელ ტექსტად. [5]. 

გალაკტიონი კამოენსის სტროფს მაინც ვერ შეელია: იგი ჯერ „ინდუსტრი-

ალური პოეზიის“ კონტექსტში მოათავსა, მაგრამ, საბოლოოდ, მისთვის ძვირ-

ფასი სტრიქონები ორთქლმავლებისა და მანქანებისადმი მიძღვნილი ლექსი-

სათვის ვერ გაიმეტა. (ამ უცნაურ მცდელობას ასახავს ერთ-ერთი ავტოგრაფი – 

გალაკტიონის ფონდი, #276, რომელიც პწკარედის შესრულების ახლო პერი-

ოდს – 30-იანი წლების დასაწყისს მიეკუთვნება)1. ამის შემდეგ იქმნება ნაწარ-

მოების კიდევ ერთი – მესამე ვარიანტი, ყველაზე ახლო მდგომი თხზულებათა 

მეშვიდე ტომში გამოქვეყნებულ ლექსთან „ახმაურდეს!“. ავტოგრაფში (გალაკ-

ტიონის ფონდი, #4231) ტექსტის სათაურია „მეგობარ პოეტს“ და მას პირველ-

წყაროსთან – კამოენსის სტროფთან ბევრი აღარაფერი აკავშირებს: ლირიკული 

გმირი მუზას დადუმებას კი არ სთხოვს, პირიქით – ჩანგს ახმაურებისკენ მოუწო-

დებს; მდაბალი გატაცების მსხვერპლი აქ უკვე ხალხი აღარ არის, არამედ – ხე-

ლოვანთა ერთი ნაწილი; სტროფი, რომელშიც სამშობლოსადმი გაუცხოებაზე 

იყო საუბარი, გადახაზულია, სანაცვლოდ კი შემოქმედის უანგარობისა და სი-

მართლის მსახურების მოტივებია შემოტანილი. შედეგად მივიღეთ ტექსტი, რო-

მელიც, გადაკეთების მიუხედავად, არცთუ უხიფათო იყო. 

ზუსტად თქმა ძნელია, მაგრამ, ვფიქრობ, რომ ეს ხელნაწერიც 30-იანი 

წლების კუთვნილებაა, თუმცა ის შესწორებები, რომლითაც იგი ლექსის ნაბეჭდ 

ვარიანტს უახლოვდება, ტექსტში გამოქვეყნებამდე ცოტა ხნით ადრე უნდა 

იყოს შეტანილი. 

კამოენსის სტრიქონებისაგან მიღებული შთაბეჭდილებით გალაკტიონმა 

შთაგონების პირველწყაროსაგან განსხვავებული ტექსტი შექმნა. მეტიც: „ახმა-

ურდეს!“ აღიქმება, როგორც ქართველი პოეტის პასუხი კამოენსის „ლუზია-

დების“ ეპილოგზე. გალაკტიონი, მიუხედავად უმძიმესი ვითარებისა, მიიჩნევს, 

რომ ჩანგი მაინც უნდა ჟღერდეს, „გრძნობით დუღდეს“ და სწორედ ასე, მთე-

ლი ხმით და განსაკუთრებული უნდა ხმოვანებით ითქვას სიმართლე. 

                                                      
1 ეს ვარიანტი გამოქვეყნებულია  „სალიტერატურო გაზეთში“ (1931, #2). 



ნათია სიხარულიძე  

ლიტერატურული პარალელები: გალაკტიონ ტაბიძე და ლუის დე კამოენსი 

 190 

საბოლოოდ, ტექსტის შემოქმედებითი გარდაქმნის სურათი ასე წარმოგ-

ვიდგება: გალაკტიონის ლექსის პირველი ავტოგრაფი, სადაც კამოენსის ტექ-

სტი თითქმის უცვლელად მეორდება, პოეტის რეალურ სულიერ მდგომარეო-

ბას, ტოტალიტარული ეპოქისადმი მის დამოკიდებულებას გადმოსცემს, ნაწარ-

მოების საბოლოო ვერსია კი აფიქსირებს პოეტის ეთიკურ პოზიციას 50-იანი 

წლებში, როდესაც გალაკტიონი გამუდმებით ფიქრობს „ისეთ მივიწყებულ 

საგანზე, როგორიც არის ლიტერატურული სინდისი“...  

„ლუზიადების“ სტროფით შთაგონებული „ახმაურდეს!“, ვფიქრობ, გალაკ-

ტიონ ტაბიძის სამოქალაქო ლირიკის საეტაპო ნიმუშია. იგი სოციალისტური 

სინამდვილისადმი კრიტიკული დამოკიდებულების გამომხატველი ერთ-ერთი 

პირველი ლირიკული ნაწარმოებია მეოცე საუკუნის 30-50-იანი წლების ქარ-

თულ პოეზიაში. ალბათ, აღნიშვნის ღირსია ისიც, რომ გალაკტიონის დღიურში 

ჩაწერილი კამოენსის სტროფის თარგმანი „ლუზიადების“ ქართულად აჟღერე-

ბის პირველი ცდაა. 

 

* * * 

ლუის დე კამოენსის შემოქმედებით გალაკტიონი 30-იან წლებამდეც იყო და-

ინტერესებული. პორტუგალიელი პოეტი ნახსენებია ლექსში „ინჲესა“, რომელიც 

გალაკტიონმა 1917 წლით დაათარიღა, თუმცა, პირველი პუბლიკაციის დროს 

(1927) თუ გავითვალისწინებთ, უფრო 20-იან წლებში უნდა იყოს შექმნილი. 

„ინჲესა ისე შუქს არავის ჰფენს, 

ვით ახალ კუბელსს და ძველ კამოენსს, 

მათ არაერთხელ აღმოხდათ კვნესა, 

ინჲესა, ინჲესა. 

ეხლა მარტოდენ მკრთალი ჩრდილია, 

იგი ვედრება და კასტილია; 

ოდეს იმ მზიურ ვედრებად ჩანდა 

კარად ინფანტა. 

დრონი იცვალნენ, გული კი დღესაც 

იმ სიმღერასთან გადაზრდილია, 

ინჲესა, ინჲესა“. [1, გვ.17] 
 



ქართველოლოგი – THE KARTVELOLOGIST 

29, 2021-2022 

 191 

ავტოგრაფში ლექსს სათაურად აქვს „ინჲესა დი კასტრო“, ხოლო ქვესათაურად 

– „ლეგენდა“. აშკარაა, რომ ლექსის ადრესატია ისტორიული პიროვნება, პორ-

ტუგალიის მეფის – დონ პედრუს მეუღლე ინეს დე კასტრო. 

კასტილიელი დიდგვაროვანის – ინეს დე კასტროსა და პორტუგალიელი 

უფლისწულის დონ პედრუს სიყვარულის ამბავმა, მსოფლიო მასშტაბით, არა-

ერთი ხელოვანი შთააგონა. მათ შორის უნდა ვიგულვოთ „ინჲესას“ ქართველი 

ავტორიც.  

ევროპაში გავრცელებულ, ლეგენდადქცეულ ამბავს გალაკტიონი, დიდი 

ალბათობით, უნდა გასცნობოდა რუსი მწერლისა და მთარგმნელის – ტატიანა 

შჩეპკინა-კუპერნიკის წიგნში „თქმულებები სიყვარულზე“ ("Сказания о любви". М., 1910), სადაც ეს ტრაგიკული ისტორია ნოველის სახით არის წარმოდგენილი. 

კასტილიელ დიდგვაროვანთა შთამომავალი – ინეს დე კასტრო საიდუმ-

ლოდ იყო დაქორწინებული პორტუგალიის სამეფოს უფლისწულზე – დონ პედ-

რუზე, ვისაც კანონიერი, უკვე გარდაცვლილი ცოლისაგან ჰყავდა ვაჟი – ტახტის 

ოფიციალური მემკვიდრე. სამეფო საბჭო და მეფე აფონსუ IV შიშობდნენ, რომ 

პედრუსა და ინეს დე კასტროს საერთო ოთხი შვილიდან რომელიმე ერთ დღეს 

ქვეყნის მართვას მოინდომებდა და კანონიერ მემკვიდრეს ტახტში შეეცილებო-

და. ამ და სხვა მიზეზების გამო მრჩეველთა საბჭომ ინეს დე კასტრო სიკვდი-

ლით დასაჯა. საყვარელი ქალის აღსასრულმა უფლისწული სრულიად შეცვა-

ლა, იგი მამის – მეფის მოწინააღმდეგედ იქცა და ქვეყანა სამოქალაქო ომამდე 

მიიყვანა. აფონსუ მალევე გარდაიცვალა და ტახტზე ავიდა უფლისწული პედ-

რუ. მან გამოაცხადა, რომ მალე ხალხს თავის ახალ მეუღლეს, პორტუგალიის 

ახალ დედოფალს წარუდგენდა. ლეგენდის თანახმად, პედრუ პირველის ბრძა-

ნებით, ინეს დე კასტროს სხეული საფლავიდან ამოიღეს, სადედოფლოდ მორ-

თეს, გვირგვინით შეამკეს და ტახტზე დასვეს; მეფის სურვილის შესაბამისად, 

დიდებულებმა „ახალი დედოფლისადმი“ პატივისცემა ხელზე კოცნით გამოხა-

ტეს. ასე შეასრულა პედრუ პირველმა საყვარელი ქალისადმი მიცემული დაპი-

რება – ინეს დე კასტრო პორტუგალიის კანონიერ დედოფლად აქცია. 

დავუბრუნდეთ გალაკტიონის ლექსს. ნაწარმოების დასაწყისში პოეტი 

ასახელებს ორ ხელოვანს – „ახალ კუბელსს“ და „ძველ კამოენსს“ და პორტუ-

გალიის დედოფლისადმი მათ თანალმობაზე, განსაკუთრებულ დამოკიდებულე-

ბაზე მიანიშნებს. ეს მინიშნება კიდევ უფრო დაკონკრეტებულია ლექსის ავტოგ-

რაფში: 
 

 



ნათია სიხარულიძე  

ლიტერატურული პარალელები: გალაკტიონ ტაბიძე და ლუის დე კამოენსი 

 192 

„ინჲესა ირგვლივ ლეგენდებსა ფენს, 

არაერთს აღრჩობს სიბრაზის კვნესა... 

იგი უყვარდათ კუბელსს, კამოენსს... 

ინჲესა - ისმის ყველგან - ინჲესა. 

მარად ოცნებას, ამღერებას და ლეგენდებს ფენს, 

ქალი, რომელიც აწვალებდა კუბელსს, კამოენსს“... 
 

აკადემიური თორმეტტომეულის მეორე ტომში „ინჲესას“ ამგვარი კომენ-

ტარი ახლავს: „კუბელსი – პორტუგალიელი პოეტი“; „კამოენსი ლუისი (1524-

1580) – დიდი პორტუგალიელი პოეტი“ [1, გვ. 307]. კომენტარში მხოლოდ ლექ-

სში ნახენებ პირთა ვინაობაა მითითებული, ისე რომ არაფერია ნათქვამი, რა 

აკავშირებთ კუბელსსა და კამოენსს ინეს დე კასტროსთან. არადა, ავტოგრაფსა 

და ნაბეჭდ ტექსტში ხომ დედოფალთან მათ განსხვავებულ, გამორჩეულ დამო-

კიდებულებაზეა მინიშნება?! 

დავიწყოთ კუბელსით, რომელიც კომენტარში სახელის გარეშეა წარმოდგე-

ნილი, აქ მხოლოდ ისაა აღნიშნული, რომ კუბელსი პორტუგალიელი პოეტია. სი-

ნამდვილეში, როგორც ძიებისას გაირკვა, გალაკტიონის ლექსში დასახელებული 

პიროვნება არის არა პორტუგალიელი პოეტი, არამედ – ეს უნდა იყოს ესპანელი 

მხატვარი – სალვადორ მარტინეს კუბელსი (1845-1914), ვინც ინეს დე კასტროს-

თან დაკავშირებული ლეგენდის სულისშემძვრელი ეპიზოდი სახელგანთქმულ 

ტილოზე გააცოცხლა: ესაა სცენა, რომელზეც მეფე პედრუ პირველის გვერდით 

ტახტზე სადედოფლოდ მორთული გარდაცვლილი ქალის სხეულია გამოსახული, 

დიდებულები კი მოთმინებით ელიან ახალი დედოფლის ვინაობის გაგებას. 

„ძველი კამოენსინ კომენტარში სწორად არის განმარტებული, მაგრამ ამ 

შემთხვევაშიც არაფერია ნათქვამი, რატომ ჰფენდა შუქს ინეს დე კასტრო დიდ 

პორტუგალიელ პოეტს. 

„ლუზიადების“ მესამე სიმღერაში (118-137 სტროფები), რომელიც პოემის 

ყველაზე ცნობილი, ლირიკული ეპიზოდია, კამოენსი თანაგრძნობით გადმოგ-

ვცემს ინეს დე კასტროს და პედრუს განუმეორებელი, ამაღელვებელი სიყვარუ-

ლის ამბავს. სხვათა შორის, იოჰანეს შერი თავის „ლიტერატურის საყოველთაო 

ისტორიაში“ საგანგებოდ საუბრობს პოემის ამ პასაჟზე, ხოლო ტატიანა შჩეპ-

კინა-კუპერნიკის ნოველას – „ინესა დი კასტრო“ – ეპიგრაფად უძღვის სტრიქო-

ნი „ლუზიადებიდან“: „Ты, которая, после своей смерти стала королевой“ („შენ, 
რომელიც სიკვდილის შემდეგ დედოფალი გახდი“). 

გალაკტიონის ინტერესი სიყვარულისა და ერთგულების ამ განუმეორებე-

ლი ისტორიისადმი, შესაძლოა, მხოლოდ თემა არ იყოს ლექსისათვის, ნაწარ-



ქართველოლოგი – THE KARTVELOLOGIST 

29, 2021-2022 

 193 

მოების წერისას, იქნებ, პოეტს კონკრეტული პიროვნული იმპულსებიც ჰქონდა, 

თუმცა ეს უკვე სხვა საუბრის თემაა...  

დასასრულს უნდა ითქვას, რომ გალაკტიონ ტაბიძის „ინჲესა“ უთუოდ 

დაამშვენებდა მსოფლიო „ინესიანას“ – ინეს დე კასტროს თემაზე შექმნილი 

ნაწარმოებების ვრცელ, მრავალფეროვან ბიბლიოგრაფიას.  

 

 

ბიბლიოგრაფია 

 

1. ტაბიძე გალაკტიონ. თხზულებანი თორმეტ ტომად. ტომი 2, 1966. 

2. ტაბიძე გალაკტიონ. თხზულებანი თორმეტ ტომად. ტომი 4, 1966. 

3. ტაბიძე გალაკტიონ. თხზულებანი რვა ტომად. ტომი VII, 1950. 4. Шерр, И. Всеобщая история литературы, Т. 1-2., Санкт-Петербург, 1879-1880. 
5. ინტერნეტი:http://expositions.nlr.ru/ex_manus/kamoens/translate.php 

 
* სტატიაში მითითებული ავტოგრაფები დაცულია საქართველოს გ. ლეონიძის სახელობის 

ქართული ლიტერატურის სახელმწიფო მუზეუმის გალაკტიონის ფონდში. 



 

 



ქართველოლოგი – THE KARTVELOLOGIST 

29, 2021-2022 

 195 

ქართველოლოგი THE KARTVELOLOGIST 

 
STUDIES: GEORGIAN-EUROPEAN LITERARY RELATIONS 

 
 

Literary Parallels: Galaktion Tabidze  

and Luis de Camoens 

Natia Sikharulidze 
The Shota Rustaveli Institute of Georgian Literature   

Abstract: The paper analyses Galaktion Tabidze’s works that evince closeness 

to the Lusiads, the masterpiece of Luis de Camoens. The exploration of the      

diaries and autographs of Galaktion’s works revealed that the interest of the Ge-

orgian poet in Portuguese literature is much more significant than it seems. Mo-

reover, it turns out that G. Tabidze’s two verses are written based on a creative 

impulse received through the poem The Lusiads by Luis de Camoens, a classic 

poet of Portuguese literature. The Georgian poet expresses his thoughts about 

Camoens’ lines, Portuguese literature and culture through allusions. In this    

article, two verses by Galaktion which reveal a connection to The Lusiads are  

analyzed.  
The re-establishment of the genetic connection between the verses by Ga-

laktion and The Lusiads by Luis de Camoens is an important fact because until 

now this kind of closeness between the Georgian and Portuguese literature has 

no t been observed. 
 

Keywords: Galaktion Tabidze; Camoens; The Lusiads. 

 

 

 



Natia Sikharulidze  

Literary Parallels: Galaktion Tabidze and Luis de Camoens 

 196 

The exploration of the diaries and manuscripts of his works has revealed 

that the interest of the Georgian poet in Portuguese literature is much more sig-

nificant than it seems. Moreover, it turns out that G. Tabidze’s two verses are 

written by a creative impulse received through the poem The Lusiads by Luis de 

Camoens, a classic poet of Portuguese literature. The Georgian poet expresses 

his thoughts about Camoens’ lines, Portuguese literature and culture through 

allusions. In this article,  two verses by Galaktion, which reveal a connection to 

The Lusiads, are analyzed.  

The re-establishment of the genetic connection between the verses by Ga-

laktion and The Lusiads by Luis de Camoens is a significant fact in this respect 

because, until now, such closeness between Georgian and Portuguese literature 

has not been observed. 

The 7th volume of Eight Volumes, Complete set of Works by Galaktion Ta-

bidze, published in 1950, opens with a verse devoted to Stalin. The poet wishes 

happy birthday to the great leader on behalf of the Georgians with his verse, Be-

ginning of the New Year. The same volume finishes with the long verse, 1950, 

dedicated to the praiseworthy Clearly Shown Ways by Lenin and Stalin. In the 

book, one can find several verses reflecting the socialistic conjuncture; the poet 

eagerly assures us that merging dreams and reality has been already accompli-

shed, and that is why the new epoch and the new chapter in the history textbo-

ok are so „fierce“. Against the background of the ideological texts, a less-known, 

six-stanza verse, Let it Become Loud!  draws the readers’ attention. This very 

verse was for the only time published in the 7th volume of the Eight Volumes, a 

Complete set of Works by Galaktion Tabidze in his lifetime.  

Let it Become Loud! begins with a call of a lyric hero who addresses himself (or 

a like-minded poet):   
 

Let it Become Loud, let it boil with the feeling and not to show the age. 

let our lyres sound, thunder with an old power!    

[3, p. 174] 
 

These lines are followed by an acute disclosure of a specific group of peop-

le who do not see the light. Moreover, these people perceive dark as light. Their 

minds are drugged and obsessed with only one thought. 
 

Presently, some exhausted, senseless people 

are left with a sole aspiration, 



ქართველოლოგი – THE KARTVELOLOGIST 

29, 2021-2022 

 197 

with a sole center for passion – 

the vain and filthy passion that rises whenever 

an eye, a greedy eye sees the shining gold!   

[3, p. 174] 
 

Who did the author imply by “some people”? The answer to this question is 

given in the following stanza, wherein the lyric hero starts discussing his own 

creative belief.  
 

And you see existence in this way: if you desire to gain what you desire, 

talk to us unselfishly, old friend.   

[3, p. 175] 

In my opinion, this confrontation (some people – and you, a filthy passion – 

an unselfish talk) shows that Galaktion tries to point out a group of artists who 

talk selfishly. Moreover, if we take into consideration the general context, we 

can conclude that Galaktion’s criticism refers to those poets who  follow the go-

vernment’s orders and write accordingly.  
 

You can make a lyre tell the truth, give it strong firmness, 

you cannot make it turn off from the chosen path and cannot bribe it  

with gold. 

[3, p. 175] 
 

On the one hand, confrontation with the situation wherein gratification 

and flattery are blooming as well as hinting in verses regarding the rising of the 

time-serving artists. However, at the same time, writing about creative princip-

les: devotion to the truth and talk about incorruptibility would not be very safe 

in the epoch of the totalitarian regime. It should be taken into consideration that 

perhaps the reason why the poet dates Let it be Loud! by 1950 and publishes it 

in the victorious socialistic epoch and not in 1935 when the so-called class con-

frontations reach the highest point. Nevertheless, it should not be excluded that 

this verse could have indeed been written in the 1930s, but Galaktion, for some 

unknown reasons, was not able to publish it the following fifteen years.   

We have three original documents of Let it be Loud! Observation of these 

handwritten documents shows that the original version of the verse is preserved 

in one of them (3663). This very version which the poet wrote in his notebook 

and dated by 1930 greatly differs from the latest, printed version. First of all, it 



Natia Sikharulidze  

Literary Parallels: Galaktion Tabidze and Luis de Camoens 

 198 

is written in the prosaic form: Enough, Muse, enough. There are no more        

accords left on my lyre. Sounds are no longer heard in my voice; I cannot sing 

for  the deaf, coarsened people who have lost the ability to see  beauty. And  

there is nothing, completely nothing in my homeland that can inspire my soul 

and make my genius sing; an unconscious, exhausted nation that deserves     

hatred has a sole aspiration – gold. The vain aspiration of the vain, lowlife peop-

le. On the same page, below this fragment is presents the same content but this 

time in the form of the verse: 
 

Enough, Muse, enough! my lyre shows age. 

No bells of accords and my voice has become old and aged. 

I cannot sing where people are deaf and coarsened. 

They have lost an ability to see t beauty. 

Their minds are darkened by drugs. 

O, homeland!  nothing is left, absolutely  nothing 

to dress lyre in the fine silk and make Wandering Jew sing once again! 

an unconscious, exhausted spit-deserving nation 

has a sole aspiration, a sole center for passion – 

the vain and filthy passion that rises whenever 

an eye, a greedy eye sees the shining gold! 
 

The phrase spit-deserving nation reminds us about the lines from the verse 

The Plea by Akaki Tsereteli (You deserve spit, Georgia); The closeness to Akaki 

Tsereteli’s works is observed in the same verse, however, in another manuscript 

(4231), the interpolated stanzas are from the poem Tornike Eristavi (Amirani 

was chained/ to the Caucasus/ was surrounded by  crows and ravens/ his heart 

was torn into pieces) and, in the published version of the poem, the incorruptib-

le lyre and the motive of poet’s devotion to the truth (cf: Galaktion: You can ma-

ke a lyre tell the truth, give it strong firmness. Akaki: I need Changuri  to serve 

the truth). Despite these similarities, Let It Become Loud! was not written by 

creative impulses received from Akaki Tsereteli’s works. It has much more un-

expected literary source.  

In the handwritten copy of the poet discussed above, in the left corner of 

the page, together with the prosaic version of the verse, one can read the follo-

wing word: Camoens. 



ქართველოლოგი – THE KARTVELOLOGIST 

29, 2021-2022 

 199 

This raises a question: what does the name of the great Portuguese poet, one 

of the significant representatives of the late Renaissance period, Luis de Camoens 

(1524/25-1580), mean here? Is there any secret connection between the texts of 

these authors? In the comments to the verse published in the 4th volume of the 

Twelve Volumes, Complete Set of the Works by G. Tabidze, we read: “… It is 

possible that the version’s main idea was taken from some works of a Portuguese 

poet, Camoens. However, we were not able to find anything similar  with 

Camoens…”  [2, p. 329]. 

Our experience has shown that comments and hints in the handwritten co-

pies of Galaktion usually show the correct direction. Therefore, despite the un-

successful attempts of my predecessors, I continued looking for the prime sour-

ce of the verse by Galaktion. The search was productive, and it was discovered 

that the prosaic fragment written in the poet’s notebook, as well as its rhymed 

version are translations of one of the sections of the epic poem, The Lusiads by 

Luis de Camoens.  

The Lusiads (in Portuguese – Os Lusiadas) represents a heroic poem like 

Odyssey and Aeneid, tells us about the voyages of Vasco and Gama and praises 

the historic past. The poem divided into ten cantos consists of the introduction, 

the main part and the epilogue. For us, the object of interest is the epilogue 

(Stanzas: 145-156) which is the appeal to King Sebastian, the ruler of Portugal. 

The very first stanza – the call to Muse – echoes  the text written in the note-

book of Galaktion: 
 

Nô mais, Musa, nô mais, que a Lira tenho 

Destemperada e a voz enrouquecida, 

E não do canto, mas de ver que venho 

Cantar a gente surda e endurecida. 

O favor com que mais se acende o engenho 

Não no dá a Pátria, não, que está metida 

No gosto da cobiça, e na rudeza 

Düa austera, apagada e vil tristeza... 

(Enough, my muse, thy wearied wing no more 

Must to the seat of Jove triumphant soar. 

Chill'd by my nation's cold neglect, thy fires 

Glow bold no more, and all thy rage expires. 

Yet thou, Sebastian, thou, my king, attend; 



Natia Sikharulidze  

Literary Parallels: Galaktion Tabidze and Luis de Camoens 

 200 

Behold what glories on thy throne descend! 

Shall haughty Gaul or sterner Albion boast 

That all the Lusian fame in thee is lost!) 

(Translator: William Julius Mickle) 
 

When Galaktion’s verse was being written, The Lusiads was not translated 

into Georgian. The poet probably read the poem’s Russian translation. In the 

30s of the previous century, The Lusiads was fully translated (by Mikhail Trav-

chetov). However, due to a number of reasons,  it was not  published. Only seve-

ral of its fragments were published in literary journals. Nevertheless, since the 

17th  century, some sections of works by Camoens were translated into Russian 

and were published numerous times.After studying them it becomes clear that 

none of those translated texts coincides with the passage from The Lusiads that 

we are interested in. 

In this seemingly hopeless situation, we consider that Galaktion may have 

read about Caomens in some scholarly, literary paper wherein the epilogue of 

The Lusiads was cited.  

I began rechecking the poet’s library in order to find the source. Galakti-

on’s private library is preserved in the State Museum of Georgian Literature 

where my attention was drawn to A History of Literature by a German literary 

critic, Johannes Scherr. According to the content of the book, Portuguese literatu-

re was allotted a separate section wherein the life and work of Luis de Camoens  

were emotionally described. The author in his book vividly tells us the story of 

how Comoenssurvived the shipwreck and how his manuscript of The Lusiads 

was saved. We also read that Camoens dedicated his poem to the ruler of Portu-

gal. Despite the general admiration caused by the poem after its publishing, the 

money set as an allowance for the poet was so insignificant that Camoens was in 

danger of dying of hunger. Scherr also speaks about the profound pain that the 

Portuguese poet suffered before dying: The fall of the country and losing free-

dom for Camoens was as painful as his own personal difficulties.  

Emphasizing these facts would undoubtedly cause Galaktion’s interest and 

sympathy. It seems that the poet read the section where Scherr introduces the 

contents of The Lusiads  attentively. While discussing the tenth canto, Johann 

Scherr provides the beginning of the epilogue, the 145th stanza in the Portugue-

se language and below, in the footnote is given the word- for- word translation 

in Russian. The footnote is circled with the pencil by Galaktion himself. Let us 



ქართველოლოგი – THE KARTVELOLOGIST 

29, 2021-2022 

 201 

compare the Russian word- for- word translation to the lines of the poet’s note-

book: 

Camoens: 
 “Довольно, муза, довольно, на моей лире нет более акордов, в моем голосе нет более звуков; я не могу петь для глухого, загрубевшаго народа, который уже не видит более прекраснаго. Да и ничего уже, ничего нет теперь в отечестве, что могло бы вдохновить мой гений: у безсмсыленнаго, тупого, презреннаго народа осталась только одна страсть, - низкая и суетная страсть к золоту”. 
(Enough, Muse, enough. The accords have left my lyre. There are no sounds   

heard in my voice anymore; I cannot sing for the deaf, coarsened people who 

have lost the ability to see beauty. And there is nothing, completely nothing, in 

my homeland that can inspire my soul and make my genius sing; an unconscious, 

exhausted nation that deserves hatred has a sole aspiration – gold. The base and 

vain aspiration of the vain, lowlife people). 

Galaktion: 
 

Enough, Muse, enough. There are no more accords left on my lyre. Sounds are no 

longer heard in my voice; I cannot sing for  the deaf, coarsened people who have 

lost the ability to see beauty. And there is nothing, completely nothing in my ho-

meland that can inspire my soul and make my genius sing; an unconscious, exhaus-

ted nation that deserves hatred has a sole aspiration – gold. The vain aspiration of 

the vain, lowlife people. 

It is clear that Galaktion wrote a prosaic fragment of Camoens’s stanzas 

based on the Russian word- for-word translation.. Having defined the source, lo-

gically, the following questions come to my mind: why did Galaktion become so 

interested in The Lusiads?  Why did he translate the stanzas? To answer these 

questions will not be difficult if we take into consideration a general context of 

the translated stanzas. 

Camoens is a patriot poet. A man who gives up his life for the prosperity of 

his homeland. In the epilogue of the Lusiads, when he addresses the king, he is 

saddened because the heroic world depicted by his poetic genius has already 

become part of the past, that the modernity does not leave space for heroism.  

People acquired other, selfish-grabbing aspirations and all these are brought by 

time, by the dark age which lacks morality. There are two main reasons why Ca-



Natia Sikharulidze  

Literary Parallels: Galaktion Tabidze and Luis de Camoens 

 202 

moens asks Muse to become quiet. Firstly, there is nothing left in his homeland 

that the genius poet could admire  and secondly, there is no one who could truly 

enjoy and appreciate beauty. 

It seems that Galaktion finds similarities between Georgia of that period 

and Camoen’s homeland. As well as this, he read his own attitude towards rea-

lity in the mood of the Portuguese poet.  

That is how a strange parallel between the epoch of Camoens and Galakti-

on’s period of Georgia is created.  

As has been already mentioned, Luis de Camoens’ stanzas were written 

down in Galaktion’s notebook in the 30s. This fact is significant not only for da-

ting the final edition, but here, what is more important is that by translating this 

stanza, the Georgian poet reveals his real attitude towards Sovietized Georgia 

and towards the bloodthirsty epoch. During the discussion, it should be taken 

into consideration that due to the pure translation interests or goals, Galaktion 

does not create the Georgian version of the very text. In some way, his so-called 

translations represent materials for the creation of a new verse – the foreign 

text selected for translation is so close to the poet’s mood that Galaktion consi-

ders that it completely corresponds to his spirit.   

Camoens’ words have such a great impression on the Georgian poet that 

he not only made the word-for-word translation from Russian but also created a 

rhymed version of the text and later edited and corrected his verse. Introducing  

the theme of Wandering Jew (make Wandering Jew sing once again!) means that 

Galaktions starts working on putting the translation in his own creative context 

and, based on this, writes a new verse. However, in this manuscript, the poet 

does not finish the text. Certainly, Galaktion understands that it  would be im-

possible to publish the verse with such content.  Referring to  Camoens would 

not have helped either as the works of the classic Portuguese poet in the 1930s 

would not have been appreciated either. It is hard to believe but Camoens is 

proclaimed as the apologist of capitalistic expansion and his The Lusiads is con-

sidered the text praising imperialism.  

However, Galaktion cannot waive the Camoens’ stanza. First, he set it in 

the context of Industrial Poetry, but, in the end, he was not able to spare his   

dear stanzas for verses about the steamboats and machines (this peculiar        

attempt is reflected in the manuscript #276 and the word- for- word translation 

belongs to the  beginning of the 30s). Later, he writes another – the third versi-



ქართველოლოგი – THE KARTVELOLOGIST 

29, 2021-2022 

 203 

on of this text, which shows more closeness to the verse, Let it Become Loud! 

published in the 7th volume of  Twelve Volumes, Complete set of Works by the 

Georgian poet. In manuscript (4231) the text is entitled To My Friend Poet and 

has almost nothing in common with the primary source – Camoens’ stanza. He-

re, the lyric hero does not ask Muse to stop conversing. On the contrary, he asks 

the Muse to play the lyre and make it sing loud. Here, the people with filthy  

passion vanish and their place is taken by a specific group of artists; the stanza 

about the homeland that becomes foreign to the poet is deleted. Instead, there 

is a narration about unselfishness and the motives to serve the truth. In the end, 

despite the changes, Galaktion creates the text which is not considered to be 

much safer  in that period.  

It is hard to prove but I believe that the handwritten copy also belongs to 

the 1930s. However, the corrections which make it similar to the printed versi-

on must have been edited shortly before its publishing.  

Through the impressions obtained from Camoens’s stanzas, Galaktion   

creates a different text based on his inspirational source. Furthermore, Let it 

Become Loud! is understood as a response of the Georgian poet to the epilogue 

of The Lusiads by Camoens. Despite the difficult situation, Galaktion considers 

that the lyre should sing, cry, boil with emotions  and with a full voice shout the 

truth.  

The creative transformation of the final scene of the text is the following: 

the first written copy of the verse by Galaktion is almost the same as it repeats 

Camoens text. It shows the poet’s real moral condition and his attitude towards 

the totalitarian epoch. The final version of the verse depicts the poet’s ethical 

standpoint in the 50s when Galaktion constantly thinks about such forgotten 

things as literary conscience.  

I consider that Let it Become Loud! which was written based on the inspira-

tion from The Lusiads stanza, represents the landmark model of the civilian lyrics 

of Galaktion Tabidze. It is one of the first lyrical verses of the Georgian poetry of 

the 30s-50s of the 19th century that expresses a critical attitude towards the socia-

list reality. Perhaps, it’s worth mentioning that the Georgian version of the stanza 

of The Lusiads by Camoens written in Galaktion's notebook is the very first        

attempt at the translation.  

Galaktion Tabidze was interested in Luis de Camoens before the 1930s. 

The Portuguese poet was mentioned in Galaktion's verse, Inesa, which Galaktion 



Natia Sikharulidze  

Literary Parallels: Galaktion Tabidze and Luis de Camoens 

 204 

dates to 1917. However, if we take into consideration the publication date 

(1927), it must have been created in the 1920s.  
 

Inesa throws light on nobody as 

on new Cubells and old Camoens, 

they forever moan, 

Inesa, Inesa. 

Now there is only dim shadow, 

the same plea and Castillia; 

once it seemed as sunny plea 

at door Infanta. 

Time has changed, but heart brought up 

with that song still sings 

Inesa, Inesa. 
 

In the handwritten copy of the verse, the title is indicated as Ines de Cas-

tro, but the subtitle is A legend. The verse addresses a historical person, Inesa 

de Castro, the wife of the king of Portugal, Don Pedru. 

The love story of the Castilian noblewoman, Ines de Castro and the Portu-

guese Prince, Don Pedru is well-known worldwide. Their love became an inspi-

ration for numerous poets, including Galaktion, a Georgian poet, and author of 

Inesa.  

Galaktion must have learned about this popular story spread all over      

Europe through the book, The Tales about Love written by a Russian writer and 

translator, Tatiana Shchepkina-Kupernik (“Сказания о любви”. М., 1910). In this 

work, this tragic love story is represented in the form of a novella.  

A Castilian noblewoman – Ines de Castro was secretly married to the Royal 

Prince of Portugal, Don Pedru, who was a widower, but from the previous marri-

age had a son – the heir to the throne.  The Royal Council and king Alfonso IV 

were afraid that one day, one of the four children of Pedru and Ines de Castro 

will desire to rule the country and attempt to steal the rightful throne from the 

heir. For this, along with other reasons, the Council punished Ines de Castro 

with death. After the death of his beloved, the Prince changed.  He became an 

enemy of his own father and started the civil war in the country. Soon Alfonso 

died, and Pedru became the king.  The new king promises his nation that in the 

nearest future, they will meet his wife, the new queen of Portugal. According to 



ქართველოლოგი – THE KARTVELOLOGIST 

29, 2021-2022 

 205 

the legend, Pedru ordered to dig out  Ines de Castro from her grave, dress her 

like a queen, put on her head the royal crown and sit her on the throne. Follo-

wing the king’s desire, the nobles expressed their respect for the new queen by 

kissing her hand. Pedru fulfilled his promise to her beloved and made Ines de 

Castro the lawful queen of Portugal. Let us return to  Galaktion’s verse. At the 

beginning of the verse, he mentions two artists – New Cubells and old Camoens 

as well as their sympathy towards the queen of Portugal, This points out a speci-

al attitude of the poet.  This attitude is even more specified in the written copy 

of the verse.  
 

Inesa throws legends around, 

many are dying form anger… 

She was loved by Culbells, Camoens… 

Inesa, everywhere Inesa, Inesa. 

Eternal dream, sings and throws legends 

woman, who tortured Cubells, Camoens… 
 

In the second volume of the Twelve Volume, Complete Set of Works by Ga-

laktion,  Inesa is accompanied by the comment in which  Cubells is referred to 

as a Portuguese poet whereas Camoens Luis (1524-1580) is classed as a great 

Portuguese poet.  Although both of the poets are named, there is not a single 

word about the kind of connection Cubells and Camoens have to Ines de Castro. 

Nevertheless, both the manuscript and the printed text indicate their distinguished, 

specific attitude towards the queen. 

In the comment, Cubells is presented without mentioning the name; he is 

referred to as a Portuguese poet. However, during the research, he turned out 

to be a Spanish painter Salvador Martinez Cubells (1845-1914), who painted the 

episode from the legend about Ines de Castro. On the canvas he depicts the fol-

lowing scene: on the left of King Pedru I is a dead woman dressed in the bride’s 

gown and nobles who are patiently waiting to meet their new queen.  

In the comment Camoens is defined correctly, however, in this case, there 

is absolutely no information about how Ines de Castro throws light on the great 

Portuguese poet. 

In the third canto of The Lusiads (118-137 stanzas) which represents the 

poem’s most lyric episode, with great sympathy, Camoens tells us about the uni-

que and exciting love between Ines de Castro and Don Pedru. Moreover, Johannes 



Natia Sikharulidze  

Literary Parallels: Galaktion Tabidze and Luis de Camoens 

 206 

Scherr in his A History of Literature discusses this passage in detail. Tatiana 

Shchepkina-Kupernik in her novella, Ines de Castro dedicates the stanza from 

the Lusiads: “Ты, которая, после своей смерти стала королевой” (“You, who 

became the queen after your death”) as an epigraph. 

Perhaps the only interest of Galaktion in this unique story of love and de-

votion is not only the theme for verse, but is determined by some specific impulses 

of a personal nature. However, this is a topic of other research. Finally, it is 

worth mentioning that Inesa by Galaktion Tabidze would beautify the world of 

Inesiana, vast and diverse bibliography of works created on the theme of Ines de 

Castro.  

 

 

Bibliography 

 

1. Tabidze, G., Works in 12 Volumes. v. 2, Tbilisi, 1966.  [ტაბიძე გალაკტიონ. 

თხზულებანი თორმეტ ტომად. ტომი 2, 1966]. 

2. Tabidze, G., Works in 12 Volumes. v. 4, Tbilisi, 1967. [ტაბიძე გალაკტიონ. 

თხზულებანი თორმეტ ტომად. ტომი 4, 1967]. 

3. Tabidze, G., Works in 8 Volumes. v. 7, Tbilisi, 1950. [ტაბიძე გალაკტიონ. 

თხზულებანი რვა ტომად. ტომი VII, 1950]. 

4. Scherr J., History of World Literature. v. 1-2.,  Sankt-Peterburg. 1879-1880. [Шерр, И. Всеобщая история литературы, Т. 1-2., Санкт-Петербург, 1879-1880]. 
 



ქართველოლოგი – THE KARTVELOLOGIST 

29, 2021-2022 

 207 

 ქართველოლოგი THE KARTVELOLOGIST 
 

კვლევები: ენათმეცნიერება 

 
 

ქართული კერა – ივრითული kir // kira;  

ქართული ქურა – ივრითული kur  – აქადური quru 
 
 

 
 
 

კონსტანტინე ლერნერი 
იერუსალიმის ებრაული უნივერსიტეტის პროფესორი 
 
 
რეზიუმე: სტატიაში განხილულია ქართული სიტყვების – კერა, ქურა – სემიტუ-

რი ძირიდან წარმოშობის შესახებ. 

საკვანძო სიტყვები: ივრითული ენა; ქართული ენა; კერა; ქურა  

 

კერა 
 

ქართული ენის განმარტებით ლექსიკონში კერა განმარტებულია შემდეგ-

ნაირად: „კერა – ის ადგილია მიწის იატაკისა, სადაც ცეცხლს ანთებენ“ [1, IV]. 

თანამედროვე ივრითში მას აშკარად შეესაბამება kir ან kira  כירה, რომელიც 

მხოლობით რიცხვში „კერძის მოსახარშად პატარა ღუმელს“ აღნიშნავს, ყო-

ველდღიურ სალაპარაკო ენაში კი უბრალოდ “ელექტრო ქურას” (kira hash-

malit) გულისხმობს [2, II]. 

ძველი აღთქმის წიგნებში გვხდება ამ ძირის ფონეტიკური ვარიანტები – 

kir // kira // kura, მნიშვნელობა კი არსებითად იგივე რჩება – „გადასატანი 

ღუმელი კერძის მოსახარშად“. ასეთი კერა ჩვეულებრივად ორი ქოთანისათვის 

(ან ორი ქვაბისათვის?) იყო გამიზნული – ორუჯრედიანი იყო და ამიტომ, 

როგორც წესი, ორობითის ფორმაში იხმარებოდა – kiraim כירהימ. ალბათ, ამი-

ტომ თანამედროვე ივრითში ამ სიტყვით ოთხუჯრედიან გაზის ქურას აღნიშნა-

 



კონსტანტინე ლერნერი 

ქართული კერა – ივრითული kir // kira;  ქართული ქურა – ივრითული kur  – აქადური quru 

 208 

ვენ. გენეტიკურად ეს ივრითული ძირი აქადურ kuru-ს (იგივე ქურა) ან სულაც 

შუმერულ gir-ს უკავშირდება [3, II]. 

ძველი აღთქმის ქართულ თარგმანში სიტყვა კერა მხოლოდ ერთხელ 

გვხვდება – იერემიას წიგნში, რომელიც, როგორც ცნობილია, ბიბლიურ წიგნთა 

შორის უძველეს თარგმანად მიიჩნევა. ქართულში ეს სიტყვა გამოყენებულია 

ისეთ კონტექსტში, სადაც დედანში სულ სხვა ლექსიკური ერთეული მოგვეპო-

ვება, რომელიც ზოგადად „საცეცხლურს, საყუმილეს“ ნიშნავს: „და მეფე ჯდა 

სახლსა შინა საზამთროსა, თუესა მეცხრესა, და კერ-აკნი ცეცხლისანი პირისა 

მისსა“ (იერემია 36, 22).  დედანში, როგორც ითქვა, სულ სხვა ფუძეა ნახმარი, 

ისიც – მხოლობითის ფორმაში. ქართველი მთარგმნელი კი სემიტური ორობი-

თის ბადლად მრავლობითის ფორმას ირჩევს – ფაქტიურად მისთვის ნაცნობი 

(?) სიტყვის – კერა // კირა-ს ძველაღთქმისეულ ნორმას იცავს. სულხან-საბა 

ორბელიანი ამ სიტყვას მრავლობითის ფორმით გვთავაზობს და ისევ იერემიას 

ამ ერთადერთ წინადადებას მიუთითებს: „კერაკნი - საცეცხლე“ (4,I). 

 

ქურა 
 

ქართულში ქურა ამოსავლად სპეციალური მეტალურგიული დანიშნულების 

ხელსაწყოა: „საბერვლიანი სამჭედლო კერა ლითონის გასახურებელ-გასალხო-

ბელი“ [1, VII]. კერასა-გან განსხვავებით ეს სიტყვა ძველი აღთქმის წიგნებში 

ხშირად გვხდება kur // kura ფორმაში ( כור/ כורה\ ) და ზუსტად იმავე 

მნიშვნელობით, რომელიც ქართულ ლაქსიკონშია ასახული: „ლიტონის 

გასალხობელი კერა“ [3, II]. მაგრამ ამ დედნისეულ kur-ს ქართულ თარგმანში 

არც ერთხელ არ შეესაბამება ქურა: „და გამოგიყვანნა თქუენ საყუმილ- ისა 

მისგან რკინისაისა ქუეყანასა მისგან ეგვიპტელთაისა“ (2 სჯ. 4,20). დედანში ამ 

შემთხვევაში გვაქვს kur habarzel (“რკინის კერა“). ან კიდევ: „...რომელმან გამო-

იყვანნეს... ბრძემლისა მისგან  რკინისაგან  მადნობელისა“  (III მეფეთა 8,51). 

დედანში ისევ გვაქვს kur habarzel; შდრ. ბრძემლი – „ქურა, სადნობელი“ (ი. 

აბულაძე).  ე. ი. ქართველ მთარგმნელს ივრითული kur-ასათვის აქვს საკუთრივ 

ქართული ეკვივალენტი და „ქართული“ კერა // ქურა არ გაიაზრება როგორც 

ბიბლიური ლექსიკური ერთეულის შესაძლო თარგმანი. ასევე იქცევა იერემიას 

წიგნის მთარგმნელი. ერთ კონტექსტში ის ქართულ ეკვივალენტს მიმართავს: 

„...რომელსა აღმოვიყვანენ... საყუმილისაგან რკინისა“ (იერემია 11,4. დედანში 

იგივე kur გვაქვს); მეორე შემთხვევაში კი ქართულ კერა-ს მოიხმობს, თუმცა დე-

დანში ისევე, როგორც სხვა ანალოგიურ შემთხვევაში, სულ სხვა ძირია გამოყე-



ქართველოლოგი – THE KARTVELOLOGIST 

29, 2021-2022 

 209 

ნებული. ძველი აღთქმის წიგნების ქართული თარგმანი აშკარად გვიკარნახებს, 

რომ ზემოთ განხილული ძირი ქართულში ბიბლიურ წიგნთა თარგმანიდან შესუ-

ლი არ უნდა იყოს. უფრო მეტიც, ამ წიგნთა თარგმანის დროისათვის ის უკვე 

ცნობილი უნდა ყოფილიყო ქართულში და იერემიას მთარგმნელმა იცოდა სიტყ-

ვა კერა. მეორე მხრით, განხილული ქართული ლექსიკური ერთეულების უშუა-

ლოდ შუმერულიდან მომდინარეობა თითქმის გამორიცხულია, რადგანაც შუმე-

რულში ამ ძირის საყრდენი თანხმოვანი მჟღერია – gir, მაშინ როდესაც 

ქართულში ორივე შემთხვევაში ყრუ ფონემა მოგვევლინება – კერა და ქურა. აქა-

დურთან დაკავშირება კი სავსებით შესაძლებელია: ქართული ქურა ფონეტიკუ-

რად და სემანტიკურად აბსოლუტურად იგივეა, რაც აქადური kuru. სხვანაირად 

რომ ვთქვათ, დღევანდელ ქართულში მოგვეპოვება სულ ცოტა სამი ათასი წლის 

ისტორიის მქონე ლექსიკური ერთეული. ამავე დროს ქართულში ეს ორი სხვა-

დასხვა (თუმცა სემანტიკურად მსგავსი) სიტყვაა: კერა და ქურა. სემიტურ წყა-

რო-ენაში კი (ივრითსა თუ აქადურში) ეს ერთიდაიგივე ძირია განსხვავებული 

გახმოვანებით: kir // kur. ამ შემთხვევაში ვლინდება უძველესი კულტურულ-ე-

ნობრივი (შეიძლება ითქვას – ცივილიზაციური) კონტაქტების გარკვეული კანონ-

ზომიერება: წყარო-ენის ძირის საყრდენი თანხმოვნის (ჩვენ შემთხვევაში – სემი-

ტური כ - ასპირირებული kav ფონემის) წარმოების ადგილი სესხებისას უცვლე-

ლი რჩება, მაშინ როდესაც წარმოების რაობა ცვალებადია. შესაბამისად ქარ-

თულში ხან მკვეთრს (კერა), ხან ფშვინვიერს (ქურა) ვიღებთ.1 

უნდა ვიფიქროთ, რომ ეს სემიტური ძირი ორჯერ მაინც სხვადასხვა დროს 

და, იქნებ, სხვადასხვა ეთნო-დიალექტური კოლექტივის მიერ იყო ნასესხები. 

 

 

 

 

 

                                                      
1 ამგვარი კანონზომიერება  სემიტური ენებიდან ნასესხებ სიტყვებში სხვა შემთხვევაშიც 
იჩენს თავს: აქადურ // ივრითული გლოტალური კ  ק   -  კ ი რ (ק י ר) ქართულში ერთ შემ-
თხვევაში გვაძლევს მკვეთრს:  კ ი რ ი (კირქვა); მეორე შემთხვევაში კი ვიღებთ ფშვინ-
ვიერს: იგივე  k i r  ივრითსა და არამეულში ნიშნავს „კედელ“-ს და აქედან  „გალავნით 
შემოღობილი დასახლება“ – k a r t a; შდრ, ქართ. ქ ა რ თ ლ ი (დაწვრ. იხ. 5: 33-46). 



კონსტანტინე ლერნერი 

ქართული კერა – ივრითული kir // kira;  ქართული ქურა – ივრითული kur  – აქადური quru 

 210 

ბიბლიოგრაფია 

 

1. ქართული ენის განმარტებითი ლექსიკონი. ტ. IV და VII, არნოლდ ჩიქობა-

ვას რედაქციით, თბილისი 1955 და 1962. 

2. Alkalay, R., The Complete Hebrew Dictionary, vol. II, Ramat Gan, Israel 

1991. 

3. Koehler, L., Baumgartner, W., The Hebrew and Aramaic Lexicon of The Old 
Testament, Leiden- New York- Koln, Brill 1955. 

4. ორბელიანი, ს.-ს., ლექსიკონი ქართული. II, Tbilisi 1992. 

5. ლერნერი, კ., ქართლი-ქალაქი და მისი ღვთაებები: „მაცნე“ 1, თბილისი 

2017: 33-46. 



ქართველოლოგი – THE KARTVELOLOGIST 

29, 2021-2022 

 211 

ქართველოლოგი THE KARTVELOLOGIST 

 
STUDIES: LINGUISTICS 

 
 

Georgian კერა  kera – Hebrew  כיר  kir “hearth” 

Georgian ქურა kura – Hebrew  כו ר  kur  “furnace” 

Constantine B. Lerner 
Jewish University of Jerusalem 

Abstract: The article discusses the origin of the Georgian words – kera (the fire 

place on earthen floor), kura (furnace with bellows for metal smelting) - from 

the Semitic roots. 
 

Keywords: Hebrew; Georgian; Kera; Kura 

 

 

 

kera (კერა) 
 

According to the Explanatory Dictionary of Georgian Language, kera “is 

the fire place on earthen floor” and figurative – “family” (1, IV). This Georgian 

word obviously corresponds to modern Hebrew kir // kira  which in  כירה \\ כיר 

singular form means “portable cooking- furnace”, yet usually in everyday speech 

designates “electric stove” [2, II]. In the Old Testament are found different pho-

netic versions of the root, while semantics remains the same - kir // kira // kura 

“portable cooking-furnace”, usually “small stove for two pots”. In classic 

Hebrew this root as a rule was used in the grammatical form of dual – kiraim 

 Seemingly therefore in modern Hebrew, it designates “gas stove” (for . כיראימ

four pots). Generally, Hebrew root is regarded to be connected with Akkadian 

kuru and even with Sumerian gir [3, II]. 

 



Constantine B. Lerner 

Georgian კერა  kera – Hebrew  כיר  kir “hearth” Georgian ქურა kura – Hebrew  כו ר  kur  “furnace” 

 212 

In the Georgian translation of the Old Testament, this root კერა (kera) 

appears only once in the Book of Jeremiah, which is regarded as the earliest 

Georgian translation of the books of the Old Testament. In the Hebrew original 

in this context, we found an entirely different root generally meaning “furnace”. 

In Hebrew it appears in singular, while the Georgian translation shows plural – 

kerakni (Jeremiah 36, 22). Thus, Georgian translator preserves Old Hebrew 

tradition or uses this root in dual (resp. Georg. plural). Medieval Georgian 

lexicologist Sulkhan-Saba Orbeliani shows this root in the plural and refers to 

the same single example from Jeremiah (4, I). 

 

kura (ქურა) 
 

Georgian ქურა (kura) even today in the literary language means special 

metallurgical equipment – “furnace with bellows for metal smelting” [1, VII]. In 

Hebrew Old Testament this word appears as k u r כור and bears exactly the 

same semantics: “kur – furnace for metals smelting”. As like as kir // ker 

genetically it is connected with Akkad. kuru and Sumerian gir [3]. Hebrew kur 

many times appears in the Old Testament, yet in Georgian translation, like kira 

//kera, it never is translated by Georgian ქურა kura. So, kur habarzel “metal 

furnace” in Deut. 4, 20 is translated by Georgian lexical equivalent saqumile 

“furnace”. As well in 3 Kingdoms 8, 51 the same Hebrew kurhabarzel is 

translated by Georgian brdzemli; cf., “brdzemli – melting pot, kura” (I. 

Abuladze). Thus, the Georgian translator for Hebrew kur had Georgian 

correspondence, while the loan word kura (ქურა) was not realized as a feasible 

translation of the word. In the same way, an anonymous translator of Jeremiah 

in one of the contexts uses for k u r כור Georgian equivalent saqumile (“metal 

furnace”) (Jeremiah 11, 4), while in the second time he refers to ancient loan-

word in the form of plural – kerakni (Jeremiah 36, 22). 

So, the Georgian translation of the Old Testament evidently shows that the 

Semitic root ker // kur had not entered the Georgian language by the way of 

translation of the books of the Old Testament. At the time of translation (IV –V 

cc. AD), it just existed in Georgian and the translator of the Book of Jeremiah 

knew it. On the other hand, Georgian lexical items under discussion hardly can 

be regarded an immediate borrowing from Sumerian as soon as the last shows 

voiced “bearing” consonant in the root gir, while Georgian has voiceless one 



ქართველოლოგი – THE KARTVELOLOGIST 

29, 2021-2022 

 213 

kera // kura. At the same time, Georgian kura (ქურა) displays fully phonetic and 

semantic coincidence with Akkadian kuru “melting pot’. As a matter of fact in 

modern Georgian one can see concrete lexical item having at least 3 000 years 

unchanged vocal and semantic history, the history reflecting ancient 

Mesopotamian metallurgical culture. 

In Georgian we have two different (though semantically similar) words: 

kera კერა containing glottal k, and kura (ქურა) with aspirate k, yet both 

Georgian roots correspond to single Semitic root containing aspirate phoneme כ 
k with different vocalization: kir // kur. In this case is observed some regularity 

characteristic to ancient ethno-dialectal contacts between Kartvelian and 

Semitic languages: place of articulation of semantically “bearing” consonant 

remains the same, while type of articulation may be changed. So, aspirate k כ of 

the source language (Hebrew or even Akkadian) gives in Georgian glottal კ k 

and aspirate ქ k. Similar regulatory reveals in other case as well: Akkadian 

//Hebrew root kir  ק י ר  (with glottal k) meaning “lime // lime stone” in Georgian 

gives glottal კ k - კირი (kiri “lime”) and aspirate: ქართლი (Kartli) [see 5]. Each 

of these Semitic roots presumably had been borrowed at different time and 

feasibly – by different ethno-dialectal communities. 

 

 

Bibliography 

 

1. Explanatory Dictionary of Georgian Language in VIII volumes, ed. A. 

Tshikobava, v.,v. IV and VII, Tbilisi 1955 and 1962 [ქართული ენის განმარ-

ტებითი ლექსიკონი, ტ. IV და VII, არნოლდ ჩიქობავას რედაქციით, 

თბილისი 1955 და 1962]. 

2. Alkalay, R., The Complete Hebrew Dictionary, vol. II, Ramat Gan, Israel 1991. 

3. Koehler, L. and Baumgartner, W., The Hebrew and Aramaic Lexicon of the 

Old Testament, Leiden - New York - Koln, Brill 1955. 

4. Sulkhan-Saba Orbeliani, Georgian Dictionary, v. II, Tbilisi 1992 [ორბელიანი, 

ს.-ს., ლექსიკონი ქართული, II, Tbilisi 1992]. 

5. Lerner, C., The City of Kartli and its Deities: “Macne” 1, Tbilisi 2017: 33-46. 

[ლერნერი, კ., ქართლი-ქალაქი და მისი ღვთაებები: „მაცნე“ 1, თბილისი 

2017: 33-46]. 



 



ქართველოლოგი – THE KARTVELOLOGIST 

29, 2021-2022 

 215 

ქართველოლოგი THE KARTVELOLOGIST 

 
კვლევები: არქეოლოგია 

 
 

კოლხეთის უძველესი ოქრო –  

კულტურული წინაპირობა და საერთაშორისო კონტექსტი 
 
 

 
 
 

ნინო ქობალია 
დოქტორანტი 
ივანე ჯავახიშვილის სახელობის თბილისის სახელმწიფო უნივერსიტეტი 
 
 

 
რეზიუმე: საქართველოში უძველეს ოქროს ნივთებს ვხვდებით მის აღმოსავ-

ლეთ ნაწილში, ჩვენს წელთაღრიცხვამდე III ათასწლეულით დათარიღებულ 

ადრეყორღანულ კულტურაში. შუა ბრინჯაოს ხანის ე. წ. თრიალეთის ბრწყინ-

ვალე ყორღანების კულტურაში (ძვ. წ. II ათასწლეულის შუა ხანები) ოქრომ-

ჭედლობა დიდ აღმავლობას აღწევს. ამ კულტურის დაცემის შემდეგ კი, გვიან-

ბრინჯაოს ხანაში, იგი გარკვეულ დეგრადაციას განიცდის და მისი აყვავების 

მომდევნო ფაზა, ძვ. წ. VIII-VII საუკუნეებში, საქართველოს დასავლეთ ნაწილ-

ში, კოლხური კულტურის წიაღში შეინიშნება. 

წინამდებარე ნაშრომი მიზნად ისახავს მიმოიხილოს ის ადგილობრივი და 

საერთაშორისო კულტურული ფონი, რომლის წიაღშიც ჩამოყალიბდა პირველი 

ათასწლეულის პირველი ნახევრის კოლხური ოქრომჭედლობის ნიმუშები. 
 

საკვანძო სიტყვები: ოქრო; ოქრომჭედლობა; კოლხეთი; საქართველო 

 

პირველად ადამიანი ოქროს პალეოლითის ხანაში გაეცნო – ესპანეთში 

არსებულ ძვ. წ. 40 000 წლით დათარიღებულ გამოქვაბულში აღმოჩენილია 

ადამიანის მიერ შეგროვებული ოქროს პატარა კენჭები – მაგრამ კაცობრიობას 

 



ნინო ქობალია 

კოლხეთის უძველესი ოქრო – კულტურული წინაპირობა და საერთაშორისო კონტექსტი 

 216 

კიდევ ათიათასობით წელი დასჭირდა, რომ ამ ლითონის უნიკალური ბუნება 

ამოეცნო.  

 ოქროთი დამზადებულ უძველეს ნივთებს, დღევანდელი მონაცემებით, 

ვხვდებით ბულგარეთში, ვარნაში აღმოჩენილ ძვ. წ. VI ათასწლეულით დათა-

რიღებულ კარანავოს კულტურაში.  

ძვ. წ. V ათასწლეულის ბოლოდან, ოქრო გამოჩენას იწყებს ეგვიპტესა და 

მესოპოტამიაში, სადაც, მათი ფიზიკური და ქიმიური მახასიათებლების ამოც-

ნობას მხოლოდ ძვ. წ. IV ათასწლეულის დასაწყისიდან ახერხებენ. სწორედ ამ 

ორ მნიშვნელოვან რეგიონში ეყრება საფუძველი ოქრომჭედლობის დამუშავე-

ბის იმ რთულ ტექნოლოგიურ ხერხებს, რომელიც დღესაც კი განაგრძობს ადა-

მიანთა განცვიფრებას. 

ძვ. წ. IV ათასწლეულის დასასრულიდან და ძვ. წ. III ათასწლეულში ოქ-

რომჭედლობის ნიმუშებმა გამოჩენა დაიწყო ბალკანეთის, ირანის, ლევანტის, 

საბერძნეთის, ანატოლიის, სამხრეთ კავკასიის და სხვა რეგიონებში, რომელთა 

უმეტესობა ისეთ არეალს წარმოადგენდა, სადაც ოქროს ადგილობრივი რესურ-

სი ხელმისაწვდომი იყო. 

საკითხი, სხვადასხვა კულტურაში საიუველირო ხელოსნობის ჩამოყალი-

ბება ერთმანეთის დამოუკიდებლად მიმდინარეობდა თუ ერთმანეთთან გამოც-

დილების გაზიარების და გადაცემის შედეგად, ჯერ-ჯერობით მკაფიოდ გამოკ-

ვეთილი არ არის და კვლავ არაერთ კომპლექსურ კვლევას საჭიროებს. სავარა-

უდოა, რომ ოქროს ნედლეულით მდიდარ რეგიონებში, ოქრო სპილენძისა და 

სხვა ლითონების ძიებისას ყოფილიყო მიკვლეული (რადგან ქანური ოქროს 

მოპოვებისთვის იგივე პროცედურებია საჭირო, რაც სპილენძის, ვერცხლის ან 

ტყვიის შემთხვევაში). 

დღეისათვის არსებული არქეოლოგიური მონაცემები და უახლესი ტექნო-

ლოგიური მიღწევებით გამყარებული ინტერდისციპლინარული კვლევები ნაწი-

ლობრივ გვაძლევს საშუალებას ლითონისა თუ სხვა ეგზოტიკური ან საყოფაცხ-

ოვრებო ნივთების, ან მასალის ძიებაში აღმოცენებული ინტერკულტურული 

ურთიერთობების იდენტიფიკაცია მოვახდინოთ – ამ მხრივ, მნიშვნელოვანია 

უძველესი კოლხური ოქრომჭედლობის ნიმუშების უახლესი მიდგომებით კვლე-

ვა, რაც, დღევანდელი მონაცემებით, მომავალი კვლევის საგანია და ვიმედოვ-

ნებთ, იგი საკმაოდ მნიშვნელოვანი ინფორმაციის მომცემი იქნება. წინამდება-

რე ნაშრომში მოკლედ შევეცდებით წარმოვაჩინოთ ის კულტურული ფონი, 

რომლის წიაღშიც ჩამოყალიბდა ძველი კოლხური ოქრომჭედლობა და განვიხი-



ქართველოლოგი – THE KARTVELOLOGIST 

29, 2021-2022 

 217 

ლოთ მისი სტატუსი გარე სამყაროში განვითარებული საოქრომჭედლო ცენ-

ტრების ფონზე. 

უძველესი პერიოდიდანვე მეტალის ძიება იყო ერთ-ერთი მიზეზი, რაც 

ადამიანების მუდმივ მიგრაციას განაპირობებდა. მაგალითად, მესოპოტამიას, 

რომელიც საიუველირო საქმის ერთ-ერთ უძველეს კერად ითვლება და მიეწე-

რება არაერთი რთული ტექნოლოგიური პროცესების გამოგონება, სჭირდებო-

და მეტალის იმპორტი [12, გვ. 17-18]. ამის გამო მან ადრევე დაამყარა სავაჭ-

რო-ეკონომიკური ურთიერთობები მეზობელ რეგიონებთან. ინტერდისციპლინა-

რული კვლევებით დადასტურებულია, რომ ძვ. წ. IV ათასწლეულში ოქრო ეგ-

ვიპტიდან იმპორტის სახით შედიოდა მესოპოტამიაში [17, გვ. 27]. მოგვიანე-

ბით, მეტალის იმპორტის მიზნით, მესოპოტამია აქტიურ კავშირს ამყარებს ანა-

ტოლიასთან, სადაც ძვ. წ. II ათასწლეულის დასაწყისში უკვე სავაჭრო კოლო-

ნიებსაც აარსებს (მაგ. ქანესი, ბოღასქოი). ამ პერიოდიდან უკვე კილიკია ხდე-

ბა შუმერში ოქროს ძირითადი შემომტანი [12, გვ. 18]. მესოპოტამიაში ოქროს 

კიდევ ერთი წყარო, შუმერულ ჩანაწერებზე დაყრდნობით, იდენტიფიცირებუ-

ლია სამხრეთ-აღმოსავლეთ ირანში (სპარსეთის ყურესთან, და შესაძლოა – პა-

კისტანშიც) [11, გვ. 5]. 

ეგვიპტეს, როგორც ოქროს წყაროს, მოგვიანო პერიოდშიც არ დაუკარ-

გავს აქტუალობა. ამარნას წერილებიდან ირკვევა, რომ ძვ. წ. XIV-XIII ს-ში იგი 

კვლავ ამარაგებდა ბაბილონის, ასურეთის და მითანის რეგიონებს ოქროთი 

[12, Ixiv]. 

ანატოლია თავისი ბუნებრივი რესურსებისა და ტერიტორიის გამო ოდით-

განვე იყო რეგიონი, სადაც არაერთი კულტურის თანხვედრა და გადანაწილება 

ხდებოდა. ადრელითონების ხანაში, აღმოსავლურ კავშირებთან ერთად, აქ იგ-

რძნობა ევროპული კულტურიდან შემოსული იმპულსებიც. მაგ., ანატოლიის 

ადრეულ ოქრომჭედლობაში გარკვეულწილად ასახულია ევროპული სამკაუ-

ლისთვის დამახასიათებელი ტენდენციები: მასიური, პრიალა ზედაპირი და ხაზ-

გასმული სისადავის მკაცრი ფორმები [14, გვ. 18]. მეცნიერთა გარკვეული ნა-

წილი თვლის, რომ უძველესი ელადური და კიკლადური ბრინჯაოს განვითარე-

ბული კულტურა, სწორედ ანატოლიის რეგიონიდან მიგრირებული ხალხს ჩა-

აქვს საბერძნეთში [9, გვ. 49]. ენათმეცნიერული კვლევები და ახლად აღმოჩე-

ნილი არქეოლოგიური მასალები კი მიუთითებენ, რომ ამ მიგრაციებში, შესაძ-

ლოა სამხრეთ კავკასიის მოსახლეობაც იყო ჩართული. სამხრეთ კავკასიასა და 

ეგეოსურ სამყაროს შორის ახლო ურთიერთობა, არქეოლოგიურ მონაცემებზე 



ნინო ქობალია 

კოლხეთის უძველესი ოქრო – კულტურული წინაპირობა და საერთაშორისო კონტექსტი 

 218 

დაყრდნობით, ჯერ კიდევ ადრებრინჯაოს ხანაში, მტკვარ-არაქსის კულტური-

დან შეინიშნება [16, გვ. 11-14].  

გამომდინარე იქიდან, რომ ამიერკავკასია, ისევე როგორც ანატოლია, 

იყო ლითონდამუშავების უძველესი ცენტრი, იგი მუდმივად ექცეოდა უცხოელი 

მიგრანტების ყურადღების ქვეშ ჯერ კიდევ ძვ. წ. IV-III ათასწლეულებიდან მო-

ყოლებული. ის საზოგადოებრივი და კულტურული ცვლილებები, რაც ამ პერი-

ოდში აღნიშნულ რეგიონს ახასიათებს, მკვლევართა მიერ, უცხო ეთნოსის შე-

მოსვლით არის ახსნილი [4, გვ. 121-134; 14, გვ. 7]. კავკასიის აღმოსავლეთით, 

სამხრეთითა და ჩრდილო-აღმოსავლეთით გამოვლენილი მატერიალური კულ-

ტურის ძეგლები ნათლად მოწმობს ამ ურთიერთობებს ანატოლიის, მესოპოტა-

მიისა და სირია-პალესტინის უძველეს ცივილიზაციებთან მიმართებაში [15, გვ. 

11-49]. ამ პერიოდში ცენტრალურ ანატოლიასთან გარკვეული სახის ურთიერ-

თობები ჩრდილო-დასავლეთ კავკასიის რეგიონიდანაც (მაიკოპის კულტურა) 

დასტურდება. 

საინტერესოა ამ ფართომასშტაბიანი ურთიერთობების, დიდი კულტურუ-

ლი ინოვაციების და გარდატეხების პერიოდში, აღმოსავლეთ შავიზღვისპირეთ-

ში, კოლხეთში არსებული სიტუაცია. მკვლევარი გ. ფხაკაძე ამ პერიოდის და-

სავლეთ ამიერკავკასიის კულტურულ ვითარებას ასე ახასიათებს: ამ ორ 

მძლავრ კულტურულ კერას შორის მოთავსებული დასავლეთი საქართველოს 

ტერიტორია, რა თქმა უნდა, განიცდის ორივე მათგანის გავლენას, მაგრამ ძი-

რითადად აქ ვითარდება მიწათმოქმედ-მესაქონლე ტომების კულტურა, რო-

მელსაც ბევრი აქვს საერთო წინამორბედ კულტურებთან. ადრებრინჯაოს ხა-

ნის კოლხეთში ამ დროს სამი არეალი გამოიყოფა: 1) მტკვარ-არაქსის კულტუ-

რის გავლენის ქვეშ მყოფი რეგიონი (იმერეთის გორა-ნამოსახლარები: დაბლა-

გომი, არგვეთი, საჩხერის ყორღანები. 2) მაიკოპისა და ნოვოსვო-ბოდნაიას 

ძეგლებთან ახლო კავშირის მქონე რეგიონი (იმერეთისა და აფხაზეთის გამოქ-

ვაბულები) და 3) კოლხეთის დაბლობი და აფხაზეთის ზღვისპირა ზოლი, რომე-

ლიც ხასიათდება ნეოლითური კერამიკული ტრადიციების გაგრძელებითა და 

განვითარებით და ელემენტებით, რაც შემდგომშიც გვიანბრინჯაოს ხანის კოლ-

ხურ კულტურას ახასიათებს [3, გვ. 22].  

როგორც ჩანს, ადრე და შუა ბრინჯაოს ხანაში, აქ, ძველ ტრადიციებზე და-

ფუძნებული, თავისი მყარი იდენტობით გამორჩეული ადგილობრივი მოსახლეო-

ბა მყარად განაგრძობს არსებობას და მეტალურგიის თანდათანობითი დაწინაუ-

რებით, მესაქონლეობისა და მიწათმოქმედების განვითარებით საფუძველს ამზა-

დებს კოლხეთის ბრინჯაოს კულტურის ჩამოყალიბებისთვის. აღნიშნულ პერიო-



ქართველოლოგი – THE KARTVELOLOGIST 

29, 2021-2022 

 219 

დებთან დაკავშირებით, სამეცნიერო საზოგადოებაში დამკვიდრებულია ტერმინი 

„პროტო-კოლხური“ [6]. 

საინტერესოა, მაშინ როცა თრიალეთის ყორღანულ კულტურაში მაღალ-

ტექნოლოგიური და მაღალმხატვრული ღირებულების ოქრომჭედლობის ნიმუ-

შებს ვხვდებით, დასავლეთ საქართველოში, ბრინჯაოს მეტალურგიის სწრაფი 

ათვისების პარალელურად, რატომ არ ჩანს ოქროს მოპოვების და წარმოების 

ტრადიციები. ამ საკითხთან მიმართებაში მკვლევარმა, ოთ. ჯაფარიძემ გამოთ-

ქვა ვარაუდი, რომ შუაბრინჯაოს ხანაში, თრიალეთური ოქრომჭედლობის 

მკვეთრი აღმავლობა ამ პერიოდში არსებული ეთნო-კულტურული ურთიერთო-

ბების შედეგი იყო [4, გვ. 73], შესაბამისად, კოლხეთში არსებული სიტუაცია – 

მკვიდრი კულტურის განგრძობითობა და ამგვარი ურთიერთობების არარსებო-

ბა, აქ თრიალეთის კულტურაში უეცრად დანერგილი ნოვაციების არარსებობას 

განაპირობებდა. მეორე და საკმაოდ დასაშვები მიზეზი შეიძლება იყოს ის, რომ 

ამ პერიოდით დათარიღებული სამარხები დასავლეთ საქართველოში ერთეუ-

ლების სახით არის გამოვლენილი, ლითონისა და სხვა მატერიალური კულტუ-

რის მნიშვნელოვანი ნაწილი კი სწორედ სამარხებიდან მომდინარეობს. მესამე 

და საკმაოდ დამაჯერებელი მიზეზი შეიძლება იყოს ის, რომ ამ ეპოქის კოლხე-

ბი თავიანთი სულიერი და სოციალური იდეოლოგიის გამოხატვას იმდენად 

კარგად ახერხებდნენ ბრინჯაოს ნაწარმში, რომ მათთვის ისეთი მნიშვნელოვა-

ნი არ არის ოქრო, რომელიც გაცილებით იშვიათი და ძნელად მოპოვებადია ბუ-

ნებაში. კოლხური კუტურის განვითარებულ ეპოქაში, ბრინჯაოს მხატვრული 

დამუშავება იმდენად მაღალ დონეზეა, რომ ისინი საგანგებოდ შერჩეული სხვა-

დასხვა ლიგატურით საკმაოდ კარგად ახერხებენ გადმოსცენ ისეთი რთული 

ტექნოლოგიური ხერხები, რომლებიც ძირითადად, მხოლოდ ძვირფასი ლითო-

ნის ნაწარმში გვხვდება, ესენია: ჭვირულობა, ფილიგრანისა და ცვარას იმიტა-

ცია, ბრინჯაოსგან თხელი ფურცლის გამოჭედვა და მათი სხვადასხვაგვარი მა-

ნიპულაციით გაფორმება და, რაც მთავარია, ინკრუსტაცია. ეს ყველაზე ნათე-

ლი ახსნაა იმის (თუ არსებული სურათი არ შეიცვლება და უფრო ადრეული ოქ-

როს ნივთები მომავალი კვლევების საფუძველზე არ იქნება გამოვლენილი) თუ 

რატომ ჩნდება უეცრად ასეთი მაღალმხატვრული ღირებულების ძვირფასი ლი-

თონის ნაწარმი – მხატვრულ ხელოსნობაში კარგად განსწავლული ხელოსნები, 

სწრაფად ახერხებენ  ოქრომჭედლობის ყველა იმ ტექნოლოგიური ხერხის და-

უფლებას რომელიც მაღალმხატვრული და მაღალტექნოლოგიური ღირებულე-

ბის ნაწარმის შესაქმნელადაა საჭირო. ისინი, იმ დროისათვის წამყვანი კულ-

ტურულ ცენტრებში დამკვიდრებული ტენდენციების საფუძველზე ქმნიან ადგი-



ნინო ქობალია 

კოლხეთის უძველესი ოქრო – კულტურული წინაპირობა და საერთაშორისო კონტექსტი 

 220 

ლობრივი იდეოლოგით და ტრადიციებით გამსჭვალულ ნიმუშებს, რომლებშიც 

ნათლად იკითხება გენეტიკური კავშირები წინა და მომდევნო ეპოქებთან.  

არქეოლოგიური მონაცემებით ირკვევა, რომ პროტოკოლხური კულტურა 

სრულიად  კარჩაკეტილიც არ ყოფილა და, ძვ. წ. XVIII-XII სს-ში მას გარკვეული 

(პირდაპირი თუ არაპირდაპირი) კავშირებიც ქონდა დამყარებული ეგეოსის, 

დუნაისა და ჩრდილო იტალიის (ტერამარები) კულტურებთან [1, გვ. 49-54]. ამ 

მხრივ სავარაუდოა, რომ გვიანბრინჯაოს ხანაში არსებული ევროპული იმპულ-

სები (გარკვეული სახის ინვენტარი) სწორედ ამ ურთიერთობის შედეგი იყოს.  

ამ დროს, როგორც ჩანს, კოლხეთს არ აქვს კავშირი ანატოლიის, ასურე-

თის და მესოპოტამიის რეგიონთან, თორემ ეს ძვირფასი ლითონის წარმოებაში 

აუცილებლად იქნებოდა ასახული. გამომდინარე იქიდან, რომ ანატოლიამ უკვე 

იცოდა ალუვიური ოქროს მოპოვების ხერხები, კოლხეთთან ურთიერთობის 

შემთხვევაში ეს ტრადიცია მცირე დოზით მაინც  ასახული იქნებოდა ამ ძეგ-

ლებზე. 

საინტერესოა ფაქტი, რომ კოლხეთში ოქროს ნივთების პირველი გამოჩე-

ნა და მისი კულტურული ზენიტი ქრონოლოგიურად ემთხვევა მის საერთაშო-

რისო ცნობადობის ამაღლების პერიოდს. 

„თუ როგორ იყო სახელგანთქმული ძველად ეს ქვეყანა, ამას ცხადყოფენ მი-

თები, რომლებიც მოგვითხრობენ იასონის ლაშქრობაზე და ამაზე უწინ კი 

ფრიქსეს ლაშქრობაზე“ [XI, 2, 18] – ახალი წელთაღრიცხვის დამდეგს დაწერი-

ლი სტრაბონის ეს ფრაზა, ორიათასი წლის შემდეგ არქეოლოგიურადაც იქნა 

დოკუმენტირებული გვიანბრინჯაო-ადრერკინის კოლხური კულტურის გამოვ-

ლენისა და შესწავლის სახით. დღეს უკვე, საეჭვო აღარაა, რომ კოლხეთის 

„სახელგანთქმულობის“  მიზეზი აქ არსებული მდიდარი ბუნებრივი რესურსი 

და მასზე დაფუძნებული მაღალგანვთარებული ეკონომიკა იყო.  

ძვ. წ. II ათასწლეულის დასასრულიდან, კოლხეთის ვრცელ ტერიტორიაზე 

დამკვიდრებული მეგრულ-ჭანური მოსახლეობა (ამ დროს ხდება ქართულ-

კოლხური ენობრივი ერთობიდან მეგრულ-ჭანური ენის ცალკე გამოყოფა [2, 

გვ. 72]), მდიდარი მეტალურგიული რესურსის მაქსიმალური ექსპლუატაციით 

გამოწვეული დაწინაურებული ეკონომიკის წყალობით, ერთ-ერთი მნიშვნელო-

ვანი რეგიონი ხდება საერთაშორისო ასპარეზზე და აქტიურ სავაჭრო-ეკონომი-

კურ ურთიერთობებსაც ამყარებს გარე სამყაროსთან.  მის განსაკუთრებულ 

მნიშვნელობას ყველაზე კარგად ასახავს ფაქტი, რომ ოდნავ მოგვიანებით, იგი 

ხდება ბერძნული მითოლოგიის ერთ-ერთი მთავარი სიუჟეტის ნაწილი. 



ქართველოლოგი – THE KARTVELOLOGIST 

29, 2021-2022 

 221 

კოლხეთისთვის ბერძნულ მითოლოგიაში დამკვიდრებული ტერმინი 

„ოქრომრავალი“, წლების განმავლობაში მხოლოდ კლასიკური ხანის მრავალ-

რიცხოვანი და ბრწყინვალე ოქრომჭედლობის ნიმუშებით იყო დოკუმენტირე-

ბული, ეს კი, რამდენიმე საუკუნით მაინც იყო დაშორებული პერიოდს, როცა 

ბერძნებმა კოლხეთს ოქრომრავალი ქვეყნის სტატუსი მიანიჭეს. 

დღევანდელი მონაცემებით, დასავლეთ საქართველოში, კოლხეთის უძვე-

ლესი ოქროს ნივთების სახით უკვე საკმარისი მონაცემი დაგროვდა იმისთვის, 

რომ ბერძნულ მითოლოგიაში ასახული ადრეული (ანტიკურ ხანამდე) პერიო-

დის „ოქრომრავალი კოლხეთის“ არსებობა ფაქტებითაც დავასაბუთოთ. 

იმისათვის, რომ სწორად შევაფასოთ კოლხური ოქრომჭედლობის განვი-

თარების დონე, აუცილებელია გავითვალისწინოთ ის საერთაშორისო კულტუ-

რული კონტექსტი, რომლის წიაღშიც მოხდა საოქრომჭედლო ტრადიციების 

ფორმირება კოლხეთში. 

გვიანბრინჯაოს ხანაში მსოფლიოში ოქრომჭედლობის ორი განსხვავებუ-

ლი ცენტრი არსებობდა – ევროპული და აღმოსავლური, რომელიც ახლო აღ-

მოსავლეთსა და დასავლეთ აზიაში გავრცელებული ორიენტალისტური სტი-

ლის სახელით არის ცნობილი [18, გვ. 14]. ორიენტალისტური სტილისთვის და-

მახასიათებელი იყო ოქროს ფურცლის სხვადასხვაგვარი მანიპულაციით გამო-

ყენება და მათი შემკობა რთული დეკორაციული ხერხებით, ხოლო ევ-როპული 

სტილის ოქრომჭედლობისთვის, მასიური სახის სადა და გრავირებული სახეე-

ბით გაფორმებული ნივთები. 

გვიანბრინჯაოს ხანაში, ინტენსიური საერთაშორისო ურთიერთობებისა 

და შორეული სახმელეთო და საზღვაო მოგზაურობების შედეგად (ეს შესაძლოა 

ყოფილიყო მშვიდობიანი ან დაპყრობითი/აგრესიული ურთიერთობები), ხმელ-

თაშუაზღვის აუზში და ახლო აღმოსავლეთის რეგიონში ვრცელდება ერთგვა-

როვანი სტილის ხელოვნების ნიმუშები, რომლებიც მეცნიერების მიერ ე. წ. 

„ინტერნაციონალური სტილის“ ნაწარმად არის მიჩნეული [8]. ინტერნაციონა-

ლური სტილის ნაწარმში, სხვადასხვა სახის ფუფუნების საგნებთან ერთად, ოქ-

რომჭედლობის ნიმუშებიც ერთიანდება. მაგალითად, თუ გადავხედავთ ძვ. წ. 

XIV-XIII სს-ის აღმოსავლეთ შავიზღვისპირეთის ბერძნული, მინოსური, მიკენუ-

რი ოქრომჭედლობის ნიმუშებს, დავინახავთ, რომ იგი ბევრ სიახლოვეს ამ-

ჟღავნებს ანატოლიის, სირიის და ეგვიპტის მასალებთან. 

ძვ. წ. XIV ს-ის დასასრულიდან სიტუაცია რადიკალურად იცვლება დასავ-

ლეთისა და აღმოსავლეთის სახელმწიფოებში. ამ დროს დასავლეთით მიმდინა-

რეობს მძლავრი ეკონომიკური კატასტროფები, რისი გამომწვევი მიზეზიც, პო-



ნინო ქობალია 

კოლხეთის უძველესი ოქრო – კულტურული წინაპირობა და საერთაშორისო კონტექსტი 

 222 

ლიტიკურ ძვრებთან ერთად, ბუნებრივი/ ეპიდემიოლოგიური კატასტროფებიც 

უნდა ყოფილიყო – წერილობით წყაროებში აღწერილია ძვ. წ. XIV ს-ში არსებუ-

ლი ხალხთა მასობრივი სიკვდილიანობა, რომელიც სამხრეთ სირიის ტერიტო-

რიაზე აღმოცენებულმა ეპიდემიამ/ჭირმა განაპირობა. დაავადება მალე აღმო-

სავლეთის და ჩრდილოეთის მიმართულებით გავრცელდა და სერიოზული ზიანი 

მიაყენა ეგვიპტესაც [14, გვ. 45]. ამას დაემატა ხმელთაშუაზღვისპირეთის რეგი-

ონებში  ე. წ. „ზღვის ხალხის“ (პირატების) ხშირი  თავდასხმები, რომლებიც 

სხვადასხვა ცივილიზაციებში – ეგეოსის, ანატოლიის სირიისა და პალესტინის 

ვრცელ ტერიტორიებზე – დიდი ნგრევისა და რღვევის კვალით არის ასახული.  

ამრიგად, ძვ. წ. XIV ს-ის დასასრულიდან ზემოაღნიშნული მოვლენები ხდება სა-

წინდარი მსოფლიოში არსებული პოლიტიკური და ეკონომიკური კრიზისის აღ-

მოცენებისა რომელიც სამეცნიერო ლიტერატურაში ე. წ. „ბნელი საუკუნეების“ 

სახელით არის ცნობილი [7, გვ. 125-127]. 

„ბნელი საუკუნეები“ ბერძნულ ცივილიზაციაში მიკენური სამყაროს კო-

ლაფსით [9, გვ. 90] ხოლო ეგვიპტეში თავისებური კრიზისული პერიოდით  აღი-

ნიშნა, რომელიც გამოვლინდა მათი ქრონოლოგიის 350 წლიანი მონაკვეთის 

ბუნდოვანებაში (აღარ აწარმოებენ ჩანაწერებს). ერთადერთი რეგიონი, რომე-

ლიც ამ პერიოდში აგრძელებს ჩანაწერების წარმოებას, ასურეთია [7, გვ. 129].  

ამ პერიოდისთვის სახასიათო დიდი პოლიტიკური მიგრაციების და კულ-

ტურული ცვლილებების ფონზე (განსაკუთრებით ეს იგრძნობა ნამოსახლარები-

სა და სამარხების გამართვის წესში), რაც, გარკვეულწილად, გვიანბრინჯაოდან 

ადრერკინის ხანაზე გარდამავალი პერიოდითაც შეიძლება იყოს ახსნილი, ერ-

თ-ერთი გამორჩეულად სახასიათო ნიშანია, ძვირფასი ლითონისგან დამზადე-

ბული სამკაულის სიმცირე. ეს ტენდენცია ორიენტალისტური სამყაროს კულ-

ტურულ ცენტრებთან ერთად, სამხრეთ კავკასიაშიც შეიმჩნევა – თრიალეთის 

კულტურის დაცემის შემდეგ, პირველი ათასწლეულის დასაწყისამდე, ოქროს 

ნივთები ფაქტობრივად აღარ მოიპოვება ამ რეგიონში (თუ არ ჩავთვლით ერ-

თეულების სახით მცირე ნივთებს). 

რ. ჰიგინსს, ბნელ საუკუნეებში სამკაულის იშვიათად აღმოჩენა ასე აქვს 

ახსნილი: „როცა მიკენი საბოლოოდ დაეცა ძვ. წ. 1100 წელს, ერთსაუკუნოვანი 

არეულობის შემდეგ იყო გარკვეული დროის მონაკვეთი, როცა ფუფუნებისთვის 

ზოგავდნენ ძვირფასეულობას და საიუველირო საქმეც გაიშვიათებული იყო“ [9, 

გვ. 88-89]. 

რ. ლაფინერი ბერძნული ოქრომჭედლობის სტილისტურ და ტექნოლოგი-

ურ მახასიათებლებზე დაყრდნობით ამბობს, რომ ბნელი საუკუნეების ბერ-



ქართველოლოგი – THE KARTVELOLOGIST 

29, 2021-2022 

 223 

ძნულ ორიენტალისტური სტილის სამკაულში მიკენური ტრადიციების აშკარა 

განგრძობითობა იკითხება: მაგ., ფურცვლოვანი ოქრო, გავარსი და ინკრუსტა-

ცია [10, გვ. 9-14]. გრანულაციის ხელახალი შემოღება რომელიც თითქმის ორი 

საუკუნის მანძილზე გამქრალი იყო ბერძნულ სამყაროში, არის პირველი ნიშა-

ნი, რასაც მკვლევარები ორიენტალისტური სტილის პირველ გამოჩენას უკავში-

რებენ [13, გვ. 15], თუმცა, აქვე უნდა აღვნიშნოთ, რომ ადრერკინის ხანის საწყ-

ის ეტაპზე, ორიენტალისტური სტილის ნაწარმის გვერდით, ვხვდებით განსხვა-

ვებული ტიპის სამკაულსაც, რომელსაც ეგეოსის ბრინჯაოს ხანის ინდუსტრიას 

წააგავს (ფიბულები, გრავირებით გაფორმებული). 

თუ გადავხედავთ სხვადასხვა ქვეყნის მონაცემებს, შეგვიძლია დავას-

კვნათ, რომ ორიენტალისტური სტილის ოქრომჭედლობა, ძვ. წ. VIII საუკუნის-

თვის, აღმოსავლეთის ცივილიზაციებიდან ვრცელდება საბერძნეთში, ანატო-

ლიაში, ირანსა და ამიერკავკასიაში, ხოლო ბალკანეთისა და ჩრდილო იტალი-

ის ძეგლებზე ოდნავ მოგვიანებით, ძვ. წ. VII ს-ში შედის (სავარაუდოდ, ბერძნუ-

ლი სამყაროს გავლენით). მკვლევარები ორიენტალისტური სტილის ადრეულ 

გავრცელებას ეგვიპტეს არ მიაწერენ, რადგან მესამე შუა პერიოდის სამეფოში 

(ძვ. წ. 1070-945 წწ.) აქ გრანულაციის გამოყენება არცერთ ნიმუშზე დასტურდე-

ბა [13, გვ. 16]. რაც შეეხება კოლხეთს, დღევანდელი მონაცემებით, შეგვიძლია 

ვთქვათ, რომ ამ პერიოდის კოლხური ოქრომჭედლობა, სწორედ ახლო აღმო-

სავლეთის და დასავლეთ აზიის ორიენტალისტური სტილის ტრადიციების გა-

ლენას განიცდის (გრანულაციის, ფურცვლოვანი ოქროს და ფილიგრანის გამო-

ყენება) და ინდივიდუალური ნიშნებით (ნივთების ცალკეული ფორმები – სემან-

ტიკა), ადგილობრივი სტილის საოქრომჭედლო ცენტრს წარმოადგენს. 

ისევე როგორც მის თანადროულ კულტურულ ცენტრებში, წინარეანტიკუ-

რი ხანის კოლხეთში ოქროს არ უნდა ქონოდა მხოლოდ რელიგიური დატვირ-

თვა და იგი სოციალური სტატუსის გამომხატველი, ყოველდღიური ხმარების 

საგანი უნდა ყოფილიყო. არქეოლოგიური მონაცემებიდან ჩანს, რომ დაწინაუ-

რებული ფენა აქტიურად იყო ჩართული საერთაშორისო კონტაქტებში, რაზეც 

ნათლად მეტყველებს ამ პერიოდის კოლხურ ძეგლებზე ოქრომჭედლობის ნი-

მუშებთან აღმოჩენილი ე. წ. „ეგზოტიკური“ ნივთები – მინის, ფაიანსის, ქარვის 

მძივები, ამულეტები,  საბეჭდავები, სკარაბეები და სხვ.  

ამრიგად წინარეანტიკური ხანის კოლხეთის ძეგლებზე აღმოჩენილ ოქროს 

ნივთებს  აკისრიათ განსაკუთრებული როლი, რომ ბერძნულ მითებში ასახული 

ლეგენდარული „ოქრომრავალი“ კოლხეთის ნამდვილობა დაასაბუთონ და წარ-



ნინო ქობალია 

კოლხეთის უძველესი ოქრო – კულტურული წინაპირობა და საერთაშორისო კონტექსტი 

 224 

მოაჩინონ ეს რეგიონი წამყვან კულტურულ ცენტრებში არსებული ტრადიციების 

და განვითარების დონის თანასწორად. 

 

 

ბიბლიოგრაფია 

 

1. აფაქიძე, ჯ., “კოლხური კულტურის საგარეო კავშირები ნამოსახლარების 

კერამიკული მასალის მიხედვით”: ძიებანი, N12, 2003. 

2. მიქელაძე, თ., ძიებანი კოლხეთისა და სამხრეთ-აღმოსავლეთ შავიზღვისპი-

რეთის უძველესი მოსახლეობის ისტორიიდან. თბილისი, 1974. 

3. ფხაკაძე, გ., “დასავლეთ საქართველოს ადრებრინჯაოს ხანის კულტურისა 

და მაიკოპის კულტურის ურთიერთობის საკითხები”: საქართველოს 

არქეოლოგიის საკითხები, III, თბილისი, 1985. 

4. ჯაფარიძე, ოთ., ქართველი ერის ეთნოგენეზის სათავეებთან, თბილისი, 

2006. 

5. ჯაფარიძე, ოთ., არქეოლოგიური გათხრები თრიალეთში, თბილისი, 1969. 

6. Микеладзе, Т., К археологии Колхиды (эпоха средней и поздней бронзы-ран-
него железа). Тб., 1990. 

7. Collon, D., Ancient Near Eastern art. London, The British Museum Press, 

1995. 

8. Feldman, M., Luxurious Forms: Redefining a Mediterranean “International 

Style” 1400-1200 B.C.E., The Art Bulletin, Vol. 84, No. 1, 2002.  

9. Higgins, R. A., Greek and Roman Jewellery, London, 1960.  

10. Laffineur, R., Bronze Age Traditions in Dark Age: The Art of the Greek 

Goldsmith. London, British Museum Press, 1998. 

11. Mallowan, M. E. L., Twenty-five years of Mesopotamian discovery (1932-

1956): “British School of Archaeology in Iraq Lincoln's Inn”, London, 1956. 

12. Maxwell-Hyslop, K. R., Western Asiatic jewellery, c.3000-612B.C, 2007. 

13. Ogden, J., “The Jewellery of Dark Age Greece”: Construction and Cultural 

Connections, The Art of the Greek Goldsmith (Ed. D. Williams,), British 

Museum Press, London, 1998. 

14. Redford, D. B., “The Hyksos Invasion in History and Tradition”: Orientalia, 
NOVA SERIES, Vol. 39, No. 1, 1970. 



ქართველოლოგი – THE KARTVELOLOGIST 

29, 2021-2022 

 225 

15. Roudolph, W., “Toward the Historiography of Jewelry Research”: Ancient 

Jewelry and Archaeology, Indiana University Press, 1996. 

16. Shanshashvili, N., Narimanishvili, G., “Dynamics and Nature of the Relations 

Between South Caucasus and Aegean World in the Bronze Age, Aegean 

World and South Caucasus”: Cultural Relations in the Bronze 

Age.International Workshop, Tbilis, 2016. 

17. Sutherland, C.H.V., Gold, London, Thames & Hudson, 1959.   

18. Williams, D., Ogden, J., “Greek gold”: jewellery of the classical world, Bri-

tish; Metropolitan Museum of Art, New York, 1994. 

 





ქართველოლოგი – THE KARTVELOLOGIST 

29, 2021-2022 

 227 

ქართველოლოგი THE KARTVELOLOGIST 

 
STUDIES: ARCHAEOLOGY 

 
 

The Oldest Colchian Gold – Cultural Background  

and International Context 

Nino Kobalia 
PhD Student 
Ivane Javakhishvili Tbilisi State University 
 

Abstract: The earliest gold items appeared in the territory of eastern Georgia 

during the 3rd millennium BC, in the so-called Early Barrows Culture; this 

continued until the Middle Bronze Age (mid-2nd millennium BC). After the 

Trialeti Great Barrows Culture period, almost no gold and silver items were 

found on the sites dating from the second half of the 2nd millennium to the 

beginning of the 1st millennium BC. Objects dating after this gap, during the 

8th-6th centuries BC, have been discovered in various types of archaeological 

sites of Colchis. 

This paper aims to discuss the local and international cultural background 

based on which pre-classical Colchian goldsmithery was formed. 
 

 

Keywords: Gold; Goldsmithery; Colchis; Georgia  

 

 

 

In human history, humans were first introduced to gold in the Paleolithic 

age. In a cave situated in Spain dating back to 400 000 years BC small pieces of 

gold, collected by humans, were discovered. Still, it took tens of thousands of 

years for humanity to figure out the divine nature of this metal. 

 



Nino Kobalia 

The Oldest Colchian Gold – Cultural Background and International Context 

 228 

According to today's data, the oldest gold artefacts are found in Varna, 

Bulgaria, in Caranavo culture and are dated to the 6th millennia BC. 

From the 5th millennium BC, gold started to appear in Egypt and Meso-

potamia, where humans could determine its physicochemical characteristics 

only from the beginning of the 4th millennium BC. These are two significant 

regions where the complex technological methods of goldsmithing formed, 

which continue to amaze people today. 

Whether the development of goldsmithery in different cultures was inde-

pendent of each other or due to sharing and transferring experiences is not yet 

clearly defined and still requires several complex studies. It is probable that in 

regions rich in gold raw materials, gold was discovered in search of copper or 

other metals (because for the extraction of quarry gold, the same procedures 

are required as in the case of copper, silver, or lead). 

Whether the development of goldsmithery in different cultures was inde-

pendent of each other or due to sharing and transferring experiences is not yet 

clearly defined and still requires several complex studies. It is probable that in 

regions rich in gold raw materials, gold was discovered in search of copper or 

other metals (because for the extraction of quarry gold, the same procedures 

are required as in the case of copper, silver, or lead). 

Nowadays, archaeological data and interdisciplinary studies, backed by 

the latest technological advances, allow us to partially identify those 

intercultural relations which had arisen from searching for metal or other exotic 

materials or household items. In this regard, it is essential to study the samples 

of ancient Colchian goldsmiths with the latest approaches, which, according to 

current data, is the subject of future research. We hope it will provide quite 

important information. This article will try to briefly present the cultural 

background in which the oldest Colchian goldsmithing was formed and discuss 

its status against the main contemporary goldsmithing centres of the outside 

world. 

From ancient times the search for metal has been one of the reasons for 

the constant migration of people. For example, Mesopotamia is considered one 

of the oldest centres of craftsmanship and has invented several complex 

technological processes needed to import metal [12, pp. 17-18]. Because of this, 

it has previously established trade and economic relations with neighbouring 

regions. Interdisciplinary studies confirm that gold was imported from Egypt to 



ქართველოლოგი – THE KARTVELOLOGIST 

29, 2021-2022 

 229 

Mesopotamia in the 4th millennium BC [17, 27].  Later, Mesopotamia esta-

blished active ties with Anatolia for metal import. It even created trading 

colonies (Bogaskoi, Karnis) by the beginning of the 2nd millennium BC. From 

this period, Cilicia became the leading importer of gold in Sumer [12, 18]. Based 

on Sumerian records, another source of gold in Mesopotamia was identified in 

the southeast of Iran - in the Persian Gulf and possibly in Pakistan [11, 5]. 

Egypt, as a source of gold, did not lose its relevance in later times. It is 

clear from Amarna letters that it still supplied gold to the regions of Babylon, 

Assyria and Mitanni in the 14th-13th centuries BC (12, Xiv). 

Because of natural resources and territory, Anatolia had long been a 

region where many cultures coexisted and redistributed. In the Early Metal 

Ages, along with the Eastern connections, impulses from European culture are 

also felt here. For example, early Anatolian goldsmithing reflected some of the 

trends in European jewellery: massive, glossy surfaces and harsh forms of 

accentuated simplicity [14, p. 18]. Some scholars believe that the ancient 

Helladic and Cycladic bronze cultures were brought to Greece by people 

migrating from the Anatolian region [9, up. 49]. Linguistic studies and newly 

discovered archaeological data indicate that the South Caucasus people were 

most likely involved in these migrations. The close relationship between the 

South Caucasus and the Aegean world, based on archaeological data, dates 

back to the Early Bronze Age, from the Kura-Araxes culture [16, pp. 11-14). 

Because Transcaucasia, like Anatolia, was an ancient centre of metal-

working, it was constantly under the attention of foreign migrants as far back as 

the 4th-3rd millennia BC. Scholars explain social and cultural changes of this 

time that characterise this region through the entry of foreign ethnos [4, pp. 

121-134; 14, p. 7]. Material cultural sites found in the east, south and northeast 

of the Caucasus testify to these relations concerning the ancient civilisations of 

Anatolia, Mesopotamia and Syria-Palestine [15, pp. 11-49]. During this time, 

certain relations between Central Anatolia and the North-West Caucasus region 

(Maykop culture) are confirmed. 

Of interest is the situation in the eastern Black Sea region, in Colchis, 

during large-scale relations, significant cultural innovations and changes. Re-

searcher G. Pkhakadze characterises the cultural situation of the Western Trans-

caucasia of this period as follows: The territory of western Georgia, located 

between these two powerful cultural centres, is undoubtedly influenced by 



Nino Kobalia 

The Oldest Colchian Gold – Cultural Background and International Context 

 230 

them. Still, mainly the culture of the farmer-cattle tribes develops here, which 

reveals a lot in common with the predecessor cultures. In the Early Bronze Age 

Colchis, there are three areas: 1) Region under the influence of Kura-Araxes cul-

ture (In Imereti, Dablagomi and Argveti settlement-hills and Sachkhere kurgans. 

2) Region with a close connection with the sites of Maykop and Novosvobodnaya 

(caves of Imereti and Abkhazia) and 3) Colchian lowland and seashore of Abkha-

zia which characterised by the continuation and development of Neolithic cera-

mic traditions and elements that further describe the late Bronze Age Colchian 

culture [3, p. 22]. 

It seems that here, in the early and middle Bronze Ages, the local populati-

on, distinguished by their strong identity and old traditions, continues to exist. 

With the gradual development of metallurgy, cattle-breeding and agriculture, 

they lay the foundation for forming the Colchian culture of the Late Bronze--

Early Iron age. The term "Protocolchian" was introduced in the scientific litera-

ture to note these up-mentioned early periods [6]. 

Of interest that, while in the Culture of Trialeti Great Barrows, we find a 

significant quantity of gold and silver examples of high technological and artis-

tic value, together with the rapid development of bronze metallurgy, why the 

traditions of gold mining and production are absent in Colchis. In this regard, 

the researcher Ot. Japaridze suggested that the sharp rise of Trialeti goldsmith-

ing in the Middle Bronze Age resulted from ethnocultural relations that existed 

in this period [4, p. 73], consequently, the situation in Colchis - the continuation 

of the indigenous culture and the absence of such relations - led to the lack of 

those innovations, which was suddenly introduced in the culture of Trialeti. 

Another probable reason may be that the burials from this period are identified 

as units in western Georgia when an essential part of the metal and other mate-

rial culture comes from graves. One more and quite convincing reason may be 

that the Colchians of this period expressed their spiritual and social ideology so 

well in bronze products that they did not need gold, which is rarer and hard to 

obtain in nature. In the developed stage of the Colchian culture, the artistic pro-

cessing of bronze is so high-level that they are pretty well able to use such soph-

isticated technological methods with specially selected ligatures, which are ma-

inly used only on precious metal, these are: imitations of open-work filigree and 

granulation, hammering a sheet of bronze and decorating them with various ma-

nipulations and, most importantly, inlaying or in-settings of stones. This is the 



ქართველოლოგი – THE KARTVELOLOGIST 

29, 2021-2022 

 231 

most straightforward explanation (if the existing picture will not change based 

on future archaeological research) of how a precious metal product of such high 

artistic value suddenly appears in Colchis - artisans who are well-trained in the 

artistic treatment of bronze quickly master all the technological methods of gold-

smithing needed to create high-value products. Based on the trends established 

in the leading cultural centres of that time, they develop patterns imbued with 

local ideology and traditions, which have genetic connections with the previous 

and subsequent epochs.  

Archaeological data show that the Proto-Colchian culture was not 

completely closed. In 18th-12th cc BC, it had some (direct or indirect) 

connections with the cultures of the Aegean, the Danube, and northern Italy 

(the Teramars) [1, pp. 49-54]. In this respect, likely, the European impulses of 

the Late Bronze Age (some inventory) were the result of this relationship. 

It seems that Colchis had no connection with Anatolia, Assyria and 

Mesopotamia. Otherwise, it would have reflected in the precious metal produc-

tion. Since Anatolia already knew how to extract alluvial gold, in case of relati-

ons to Colchis, it would have been seen at least in small doses on Colchian sites. 

It is interesting to note that the first appearance of gold items in Colchis 

and its cultural zenith chronologically coincides with the period of its 

international recognition. 

“The great fame this country had in early times is disclosed by the myths, 

which refer in an obscure way to the expedition of Jason as having proceeded as 

far even as Media, and also, before that time, to that of Phrixus.” [XI, p. 2, 18] - 

these words of Strabo, written at the beginning of our era, were archaeolo-

gically documented two thousand years later in the discovery and study of the 

Colchian culture of the Late Bronze Age - Early Iron Age. Today, there is no 

doubt that the main reason for the "celebrity" of Colchis was the rich natural re-

sources available here and the highly developed metallurgy based on it. 

In the second half of the 2nd millennium BC. The Megrelian-Chan populati-

on settled on the vast territory of Colchis (at this time, the Megrelian-Chan lan-

guage separated from the Georgian-Colchian linguistic unity t [2, p. 72]). 

Thanks to the development of the economy through the exploitation of rich me-

tallurgical resources, it became an essential region in the international arena, 

which establishes active trade and economic relations with the outside world. 



Nino Kobalia 

The Oldest Colchian Gold – Cultural Background and International Context 

 232 

The fact that a little later, it became part of one of the main stories of Greek 

mythology illustrates the significance of this region. 

The term "rich in gold", established in Greek mythology for Colchis, in 

recent times has been documented by the numerous and magnificent examples 

of classical goldsmithing, but this was at least a century away from when the 

Greeks gave Colchis the status of rich in gold. 

According to today's data, enough data has already been accumulated in 

Western Georgia in the form of old gold items of Colchis to prove the existence 

of the "rich in gold" Colchis of the early (before antiquity) period, reflected in 

Greek mythology. 

To correctly assess the level of development of Colchian goldsmithing, it is 

necessary to consider the international cultural context in which the traditions 

of jewellery were formed in Colchis. 

In the Late Bronze Age, two main centres of goldsmithing existed - Europe-

an and Oriental. The Orientalist style was prevalent in the Middle East and West 

Asia [18, p. 14] and used sheet gold with various manipulations and adorning 

them with intricate decorative techniques. In contrast, the European style crea-

ted massive items with monochromic faces, in some cases decorated with engra-

ving. 

In the Late Bronze Age, due to intense international relations and distant 

land and sea voyages (this may have been peaceful or captive/aggressive relati-

ons), uniform art styles were spread in the Mediterranean basin and the Middle 

East region, which was considered as "international style" products [8].  

Among the many luxury items in the international style, there were also 

examples of goldsmithing. For instance, if we look at the Greek, Minoan, Myce-

naean and eastern Black Sea region samples dated to the 16th-13th centuries BC, 

we see close ties with the materials of Anatolia, Syria and Egypt. 

From the end of the 14th c. BC, the situation changed radically in the 

western and eastern states. At this time, the West is experiencing severe eco-

nomic disasters, which, in addition to political shifts, must be caused by 

natural/epidemiological disasters – written sources describe the mass deaths of 

people in the 14th century BC caused by an epidemic/plague in southern Syria. 

The disease soon spread east and north and caused severe damage to Egypt [14, 

p. 45]. These events added frequent "sea peoples" (Pirates) attacks in the 

Mediterranean region. This is reflected in various civilisations – the vast 



ქართველოლოგი – THE KARTVELOLOGIST 

29, 2021-2022 

 233 

Aegean, Anatolia, Syria, and Palestine – with great destruction and disintegra-

tion traces. Thus, from the end of the fourteenth century BC, the events mentio-

ned above preceded the emergence of a political and economic crisis in the 

world, known in the scientific literature as the "Dark Ages" [7, pp. 125-127].  

In Greek civilisation, the "Dark Ages" were marked by the collapse of the 

Mycenaean world [9, p. 90]; in Egypt, by a peculiar crisis period, revealed in the 

obscurity of their 350-year chronology (the absence of records). The only region 

that continues to produce records during this period is Assyria [7, p. 129]. 

Against the background of the massive political migrations and cultural 

changes characteristic of this period (mainly this is felt in the rule of settle-

ments and burials) which is partly reflected by the transition period of the Late 

Bronze – Iron Ages, one of the most distinctive features is the few numbers of 

precious metal objects. This trend, together with the cultural centres of the Orien-

tal world, is observed in the South Caucasus. After the fall of the Trialeti cultu-

re, until the beginning of the first millennium, gold items no longer existed in 

this region (except for small items in units). 

R. Higgins explains the rare discovery of jewellery in the “Dark Ages” in 

such a way: ”when Mycenae finally fell in 1100, after a century of unrest, it was 

a time when jewellery was saved for luxury and was scarce“ [9, pp. 88-89]. 

R. Laffineur, based on the stylistic and technological characteristics of 

Greek goldsmithing, mentions that the oriental style jewellery of the “Dark 

Ages“ reveals some signs of continuity of Mycenaean traditions, for example, 

the  use of sheet gold granulation and in settings/inlay [10, pp. 9-14]. The re-use 

of granulation, which had been extinct in the Greek world for almost two 

centuries, is the first sign associated with the first appearance of the Orientalist 

style [13, p. 15]. However, it should note here that in the early stages of the Iron 

Age, together with the Orientalist style products, we find a different type of 

jewellery that resembles the Aegean Bronze Age industry (engraved fibulae). 

According to the data from different countries, we can conclude that the 

Oriental-style goldsmithing spread from the Eastern civilizations to Greece, 

Anatolia, Iran and Transcaucasia by the 8th century BC. To the monuments of 

the Balkans and northern Italy a little later, in the 7th century BC (probably by 

the influence of the Greek world). Scholars do not attribute the early spread of 

the Oriental style to Egypt, as granulation in the Third Intermediate Period 

(1070-945 BC) is not confirmed in any of the specimens [13, p. 16]. in connecti-



Nino Kobalia 

The Oldest Colchian Gold – Cultural Background and International Context 

 234 

on to Colchis, by today's data, we can clearly say that the Colchian goldsmithery 

of this period follows orientalist style traditions of near East and West Asia (use 

of granulation, sheet gold and filigree) and together with individual signs (sepa-

rated shapes of items, semantic) mainly represents a local goldsmith centre. 

In Pre-Classical Colchis, gold must have had not only a religious connotati-

on as in other cultural centres of this period. Probably it also expressed social 

status and was a subject of daily consumption. 

Archaeological data show that the advanced layer was actively involved in 

international contacts, clearly evidenced by the discovery of so-called "Exorcist" 

items - glass, faience, amber beads, amulets, sales, scarabs, etc. 

Thus, the gold objects found on the sites of pre-classical Colchis play a unique 

role in proving the authenticity of the legendary Colchis "rich in gold" reflected 

in Greek myths and present this region on an equal footing with traditions and 

levels of development in leading cultural centres. 

 

 

Bibliography 

 

1. Apakidze, J., External ties of Colchian culture according to the pottery 

material of the settlements: “Zdiebani”, N 12. 2003 [აფაქიძე, ჯ., კოლხური 

კულტურის საგარეო კავშირები ნამოსახლარების კერამიკული მასალის 

მიხედვით: “ძიებანი”, N 12, 2003]. 

2. Mikeladze, T., Research from the history of the ancient population of Colchis 

and the south-eastern Black Sea coast. Tbilisi, 1974. [მიქელაძე, თ., ძიებანი 

კოლხეთისა და სამხრეთ-აღმოსავლეთ შავიზღვისპირეთის უძველესი მო-

სახლეობის ისტორიიდან. თბილისი, 1974]. 

3. Pkhakadze, G., Issues of the Relationship between Western Georgian Early 

Bronze Age and Maykop Cultures: “Issues of Georgian Archeology”, III, 

Tbilisi, 1985 [ფხაკაძე, გ., დასავლეთ საქართველოს ადრებრინჯაოს ხანის 
კულტურისა და მაიკოპის კულტურის ურთიერთობის საკითხები: “საქარ-

თველოს არქეოლოგიის საკითხები”, III, თბილისი, 1985]. 

4. Japaridze, Ot., At the Origins of the Ethnogenesis of the Georgian Nation, 

Tbilisi, 2006 [ჯაფარიძე, ოთ., ქართველი ერის ეთნოგენეზის სათავეებთან,  
თბილისი, 2006]. 



ქართველოლოგი – THE KARTVELOLOGIST 

29, 2021-2022 

 235 

5. Japaridze, Ot., Archaeological excavations in Trialeti, Tbilisi, 1969 [ჯაფარიძე, 

ოთ., არქეოლოგიური გათხრები თრიალეთში, თბილისი, 1969]. 6. Микеладзе, Т., К археологии Колхиды (эпоха средней и поздней бронзы-
раннего железа). Тб., 1990. 

7. Collon, D., Ancient Near Eastern art (London, The British Museum Press, 

1995. 

8. Feldman, M., Luxurious Forms: Redefining a Mediterranean “International 

Style” 1400-1200 B.C.E.,: “The Art Bulletin”, Vol. 84, No. 1, 2002. 

9. Higgins, R. A., Greek and Roman Jewellery, London, 1960.  

10. Laffineur, R., Bronze Age Traditions in Dark Age, The Art of the Greek 

Goldsmith. London, British Museum Press, 1998. 

11. Mallowan, M. E. L., Twenty-five years of Mesopotamian discovery (1932-

1956): “British School of Archaeology in Iraq Lincoln's Inn”, London , 1956. 

12. Maxwell-Hyslop, K. R., Western Asiatic jewellery, c.3000-612B.C, 2007. 

13. Ogden, J., The Jewellery of Dark Age Greece: Construction and Cultural 
Connections: “The Art of the Greek Goldsmith (Ed. D. Williams)”, British Mu-

seum Press, London, 1998. 

14. Redford, D. B., The Hyksos Invasion in History and Tradition: “Orientalia”, 

NOVA SERIES, Vol. 39, No. 1, 1970. 

15. Roudolph, W., Toward the Historiography of Jewelry Research, Ancient 

Jewelry and Archaeology, Indiana University Press, 1996. 

16. Shanshashvili, N., Narimanishvili, G., Dynamics and Nature of the Relations 

Between South Caucasus and Aegean World in the Bronze Age, Aegean 
World and South Caucasus: “Cultural Relations in the Bronze Age. 

International Workshop”, Tbilisi, 2016. 

17. Sutherland, C.H.V., Gold, London, Thames & Hudson, 1959.   

18. Williams, D., Ogden, J., Greek gold: “jewellery of the classical world, Bri-

tish”; Metropolitan Museum of Art, New York, 1994. 



 

 

 

 

 



ქართველოლოგი – THE KARTVELOLOGIST 

29, 2021-2022 

 237 

ქართველოლოგი THE KARTVELOLOGIST 

 
კვლევები: რუსთველოლოგია 

 
 

 „ვეფხისტყაოსნის“ ერთი ტმესირებული 

სტრიქონის გააზრებისათვის 
 
 

 
 
 

ინგა სანიკიძე 
ივ. ჯავახიშვილის სახ. თბილისის სახელმწიფო უნივერსიტეტი 
ასოცირებული პროფესორი 

რეზიუმე: ჩვენი ყურადღება მიქცეულია „ვეფხისტყაოსნის“ ერთ-ერთი ცნობილი 

მონაკვეთის − დავარის ეპიზოდის − საფინალო სტროფისაკენ, რომელიც ფარსა-
დან მეფის დის თვითმკვლელობის სცენას ეხება [„დანა დაიცა, მო-ცა-კვდა, 
დაეცა გასისხლმდინარდა“]. ტმესირების ეს შემთხვევა, ჩვენი აზრით, პოეტის 
მსოფლმხედველობის ერთ-ერთი მდგენელია და მისსავე მოქალაქეობრივ შეხე-
დულებას აცხადებს, ამიტომ ამ შემთხვევაში ტმესი, როგორც ენობრივი სამკაუ-
ლი, მხოლოდ ემპირიულ მოცემულობად უნდა იქნეს აღქმული. ნაკლებად სადა-
ვოა ის, რომ ზმნის განკვეთა თავისი არსით ენის გამხატვრულების საშუალებაა. 
აქედან გამომდინარე, ზმნურ ფორმათა ტმესი მხატვრული პროდუქტი მოჩანს 
და მისი დაბადების ადგილი სასაუბრო მეტყველების პლასტი არ უნდა იყოს.  

რაც შეეხება „ვეფხისტყაოსნის“ ამ კონკრეტულ სტრიქონს, ის, თავის 
მხრივ, პოეტური რითმითა და გამეორების მხატვრული საშუალებით გადაჯაჭვუ-

ლია წინარე სტრიქონებთან [„ესე წყრომა მეფისაგან ვისცა ესმა, ვინცა იცის, / 
მან უამბო დავარ ქაჯსა, ვინ გრძნებითა ცაცა იცის“ ], რაც საშუალებას 

გვაძლევს -[მ]ცა ნაწილაკი ომონიმურ მოცემულობად გავიაზროთ. ც ფონემა 
განსახილველ შემთხვევაში საგულდაგულოდ სელექცირებული მოჩანს, მის 

იდეოგრამულ ხასიათზე კი ანბანური სახელწოდება „ცან“ მიგვანიშნებს. ფაქტია, 
რომ ც’ს ალიტერაციისას რუსთველის მხატვრულ-ენობრივი ხედვა ცისაკენაა 

 



ინგა სანიკიძე 

„ვეფხისტყაოსნის“ ერთი ტმესირებული სტრიქონის გააზრებისათვის 

 238 

მიიქცეული [„ცაცა იცის“]. მიმართულების ეს ვექტორი ვერტიკალურია და დავა-
რის ზენა არსისაკენ სწრაფვასა თუ მასთან ზიარებაზე უნდა მიგვანიშნებდეს. 

უფრო კონკრეტულად – რასთან გვაქვს საქმე, როცა რუსთველი დავარის 
თვითმკვლელობის სცენის დასკვნით ტაეპში [„მო-ცა-კვდა“] ცა’ს გამოიყენებს 
და ტმესირებულ ზმნაში მას ტრადიციული ბუნებრიობით განათავსებს? ვფიქ-
რობთ, რომ პოეტის მიზანი ნაკლებად წარმოიდგინება მხოლოდ დავარის 
მოკვდინების გაძლიერებით [„მო-ცა-კვდა“ – „მოკვდა კიდეც“]. რუსთველის 
სათქმელი გაცილებით ღრმაა და პოეტურად დაფარული. ჩვენი აზრით, ზეცის 
შემმეცნებელი ქალის სამშვინველი ხორციელი კვდომის შემდეგ ცად მიიწევს, 
ანუ ჩვენეული წაკითხვით ის ცასვე უბრუნდება [*მო-ცად-კვდება]. ციდან მოსუ-
ლი სიბრძნე ცამვე უნდა მიიბაროს, ეს ურთიერთმიმართება კი ისეთივე რკა-

ლურია, როგორც თავად ც გრაფემა ასომთავრულ და მხედრულ ანბანებში. 
ვფიქრობთ, დავარის მონაკვეთის ამგვარი წაკითხვა ჩვენ წინაშე რუსთველის 
ერთ-ერთ მნიშვნელოვან მსოფლხატს ძერწავს. 
 
 

საკვანძო სიტყვები: „ვეფხისტყაოსანი“; „ვეფხისტყაოსნის“ სტრიქონი; ტმე-
სი; მსოფლმხედველობა 
 

ენა მწერლის შემოქმედების ესთეტიკური ასპარეზია, მისივე ორიგინალუ-
რი მხატვრული სამყაროს მანიფესტატორი და იდეურ-მსოფლმხედველობრივი 
ნაკადების უტყუარი მოწმე და, თუ საქმე ისეთ მოაზროვნეს ეხება, როგორიც 
რუსთაველია, ნებისმიერ მკვლევარს გენიალური წყობილსიტყვაობის მიღმა 
ამოუხსნელ ამოცანათა მთელი წყება ეშლება თვალწინ. მარტივი ძიებით ფონი 
რომ არ იძებნება, ვფიქრობთ, რომ ამას ჩვენ მიერ საკვლევად აღებული ერთი 
სტრიქონიც დაადასტურებს. საქმე „ვეფხისტყაოსნის“ ერთ-ერთი ცნობილი მო-
ნაკვეთის − დავარის ეპიზოდის − საფინალო სტროფს, უფრო კონკრეტულად 
კი, ფარსადან მეფის დის, დავარის, თვითმკვლელობის სცენას ეხება: 
 

„დავარ თქვა: „მქმნელი ამისი ვინ არ დამქოლოს, ვინ არ და-! 
ვირე მომკლვიდეს, მოვკვდები, სიცოცხლე გასაწყინარდა“. 
დანა დაიცა, მო-ცა-კვდა, დაეცა გასისხლმდინარდა“1  

[7, 118, სტრ.574]. 

                                                      
1 შენიშვნა: ტექსტის საილუსტრაციოდ გამოყენებულია 1966 წლის საიუბილეო გამოცემა, 
კერძოდ: შოთა რუსთაველი, „ვეფხისტყაოსანი“ (მიძღვნილი შოთა რუსთაველის დაბა-
დებიდან 800 წლისთავისადმი) [7]. 



ქართველოლოგი – THE KARTVELOLOGIST 

29, 2021-2022 

 239 

 საილუსტრაციოდ მოყვანილ სტრიქონთა შორის ჩვენს ყურადღებას 

სტროფის ბოლო ტაეპი იქცევს, რომლის გააზრებას სხვადასხვა (მათ შორის 

მხატვრული და ისტორიული) მიმართულებითაც შევეცდებით, თუმცა უპირვე-

ლესად იმ ენობრივი სამკაულით დავიწყებთ მსჯელობას, რომელსაც ქართულ 

ლინგვისტურ ლიტერატურაში ტმესი, ანუ გაკვეთა, ეწოდება და რომელიც, ჩვე-

ნი აზრით, ამ კონკრეტულ შემთხვევაში მხოლოდ ემპირიულ მოცემულობად 

აღიქმება. მოგვიანებით ვნახავთ, რომ დასახელებულ სტრიქონში –[მ]ცა ნაწი-

ლაკს იდეური დატვირთვა ექნება და გაცილებით მეტს იტყვის, ვიდრე ეს მხო-

ლოდ  ტმესირების შედეგად შეიძლებოდა თქმულიყო. და მაინც, რა არის ტმე-

სის გაჩენის მიზეზი და სად უნდა ვეძიოთ მისი დაბადების ადგილი? თუ კლასი-

კურ და ფაქტობრივად უთუმცაო მეცნიერულ შეხედულებას გავყვებით, მაშინ 

ვნახავთ, რომ „ტმესი ჩვეულებრივი მოვლენა იყო ზმნისწინიან ზმნებთან ძველ 

ქართულში, მას ხშირად ვხვდებით შემდეგაც. „ვეფხისტყაოსანში“ საკმაოდ 

ხშირია ზმნისწინის გამოთიშვისა ზმნისაგან და  მათ შუა ნაწილაკისა და ნაც-

ვალსახელის ჩასმის შემთხვევები, − წერს აკ. შანიძე და იქვე შენიშნავს, − რო-

გორც მაგალითებიდან ჩანს, ზმნისწინს ერთგვარი დამოუკიდებლობა აქვს, ის 

აუცილებლად მიკრული არ არის ზმნაზე: გა-ვე-ხდა = გახდა-ვე“ [11, გვ. 259]. 

ასე რომ, ქართული ენის ისტორიამ კარგად იცის ის ფაქტი, რომ ზმნისწინი 

ენის განვითარების ადრეულ ეტაპზე დამოუკიდებელი ლექსიკური ერთეული 

იყო, რომელმაც გრძელი გზა გაიარა „სრული დამოუკიდებლობიდან სრულ 

დაქვემდებარებამდე და მორფემად ქცევამდე“ [11, გვ. 259]. ამრიგად, 

ფორმები „მი-ვე-სცე“ [მი-ვე-სცე შენ მწულილი“: 10, ლუკა, 12, 59],  „შე-რაჲ-

ვიდა“ [და შე-რაჲ-ვიდა იგი კაპერნაუმდ“: 10, მათე, 8, 5]  თუ „შთა-მცა-მაგდო“ 
[„შთა-მცა-მაგდო საბანელსა ამას“: 10, იოვანე, 5, 7] ძველი ქართული ენისათ-

ვის ორგანულია და ნაწილაკს ზმნისწინის ოდინდელი დამოუკიდებლობა საშუ-

ალებას აძლევს გაკვეთოს ზმნა, რომლის ერთ მხარეს მიმართულების გამომ-

ხატველი ზმნისწინი დგება, ხოლო მეორე მხარეს −  ზმნური მოქმედების ბირ-

თვი. კიდევ ერთხელ შევნიშნავთ, რომ ეს ენობრივი ფაქტია და ამ თვალსაზრი-

სით კამათი მეცნიერულად უმართებულო იქნებოდა. რაც შეეხება პასუხს მეო-

რე კითხვაზე − ენობრივი აზროვნების რომელ პლასტშია მისი დაბადება-გაჩე-

ნა სავარაუდებელი? − ჩვენი აზრით, არანაკლები მნიშვნელობა აქვს და შეგ-

ვიძლია ამგვარი ლოგიკურობით ჩამოვაყალიბოთ: რადგან ზეპირმეტყველება, 

ანუ სასაუბრო ენა, კომუნიკაციის მარტივ გზას იყენებს და ძირითადად გაგები-

ნების ფუნქციითაა დატვირთული, აპრიორი გამორიცხავს იმას, რომ იმავე 

ძველ ქართულში ტმესირებული ზმნური ფორმები სასაუბრო მეტყველების დო-



ინგა სანიკიძე 

„ვეფხისტყაოსნის“ ერთი ტმესირებული სტრიქონის გააზრებისათვის 

 240 

ნეზე წარმოქმნილიყო. ცალსახაა, რომ განკვეთილი წარმოებანი მნიშვნელოვ-

ნად ართულებს  და ამასთან ასამკაულებს ენას. ასეთ პირობებში ნაწილაკი, 

როგორც ლექსიკურ-გრამატიკული საშუალება, მხატვრული შეფერილობის 

მქონეა, მკვეთრად სტილიზებული, ხოლო ენობრივ მანიპულირებებს ყოველ-

თვის გადავყავართ მხატვრულ-ლიტერატურულ სტილში, რომელშიც ენობრივი 

შეგრძნებანი ღრმად ინტუიციურია და შემოქმედებითი. ამგვარად, ზმნურ ფორ-

მათა ტმესი (ისევე, როგორც ტმესის სხვა ვარიაციები) მხატვრული პროდუქტი 

მოჩანს და, რაღა გასაკვირია, რომ ეს ორნამენტი თავის წილ სიტყვას ამბობს 

სალიტერატურო ქართული ენის ხარისხის შეფასებისას. ალბათ, ამიტომაცაა, 

რომ რუსთველი „ვერ შეელიან ტმესს, როგორც მაღალმხატვრულ მემკვიდრე-

ობას, თავისი პოემით ძველი ქართული ენის ეტაპი დაასრულა, თუმცა ჯაჭვის 

ეს წარსული ნაწილი არ გაწყვიტა და პოემის სხვა სტრიქონებში თქვა:  
 

„წიგნი და კიდე რიდისა იცნა და გა-ცა-შალა მან, 
პირსა დაიდვა, დაეცა, ვარდმან ფერითა მკრთალამან“  

[7, 253, სტრ.1327]. 
 

ქართულმა სამეცნიერო აზრმა გვერდი ვერ აუარა -[მ]ცა ნაწილაკის გენე-

ზისის საკითხს და შენიშნა, რომ „ეს -მცა ნაწილაკი რთული შედგენილობისაა 

და წარმოდგება მ და ცა ნაწილებისაგან. მისი პირველი ნაწილი (მ) ნაშთი უნდა 

იყოს რაღაც სიტყვისა, მეორე კი (ცა) არის ცნობილი კავშირი, რომელიც 

მნიშვნელობით უახლოვდება და კავშირს და რომელიც ლათინურ que-სავით 

სიტყვის ბოლოს დაისმის ხოლმე: კაციცა, სიტყუაცა, წიგნიცა, სახლიცა, 

ეგრეცა, მერმეცა და სხვა“ [12, გვ. 37]. მართლაც, დასახელებული ნაწილაკის 

ორსეგმენტიანი შედგენილობა რომ არა, ის ახალი ქართულის ჩამოყალიბების 

გზაზე, სავარაუდოდ, არც დაიშლებოდა და წინაპოზიციური მ-ს ცვეთაც ასე 

ადვილად არ მოხდებოდა. რა შეიძლება იყოს ეს მ’ანი, რომელსაც აკ. შანიძემ 

„რაღაც სიტყვა“ უწოდა და რომელიც რუსთველის ენაში ფაქტობრივ აღარ 

მოჩანს? ჩვენი აზრით, ამ რთული აგებულების ნაწილაკის პირველი კომპონენ-

ტიც ნაწილაკი -მე [ვინ-მე, რა-მე...] უნდა იყოს, რომელმაც -ცა-ს დართვის 

შემდეგ განიცადა რედუქცია. თავის მხრივ, ამ -მე’ში ნაცვალსახელოვანი 

ელემენტის [მ’ან-ის] ამოკითხვაცაა შესაძლებელი, მაგრამ ამ შემთხვევაში 

კვლევის ძირითად მიზნად რუსთველური ტაეპის გააზრება რჩება, ამიტომ 

ნაწილაკების შესახებ მწირი მსჯელობით შემოვიფარგლებით; საკუთარი აზრის 

გასამყარებლად კი იმ მოცემულობას დავეყრდნობით, რომელიც, ვფიქრობთ, 

რომ ძირითად არგუმენტად გამოდგება. კერძოდ, თუკი ენის ისტორიას გადავ-



ქართველოლოგი – THE KARTVELOLOGIST 

29, 2021-2022 

 241 

ხედავთ, ზედაპირზევე შევნიშნავთ, რომ ქართულში ორი სხვადასხვა ნაწილა-

კის სინქრონული გამოყენება ბუნებრივი მოვლენაა და ამგვარი კომბინაციები 

შესამჩნევია როგორც ძველ, ისე − ახალ ენაში, მაგალითად: ვერ-ღა-რა 

[„ვერღარა ჴელ-ეწიფა მას“: 2, მარკ.,1,45], რავდენ-ღა-მე [„უკეთუ ნათელი იგი 

შენ შორის ბნელ არს, ბნელი იგი რავდენ-ღა-მე: 2, მათე,6,232]; ან: ვი-ღა-ც[ა], 

რა-ღა-ც[ა], სად-ღა-ც[ა], რა-მე-ც[ა]და მისთანანი. ამრიგად, -მცა ნაწილაკის 

ისტორიული ფორმა, ჩვენი აზრით, ასე გამოიყურებოდა: *-მე-ცა ―› -მცა. 
ახლა რუსთველურ სტრიქონს დავუბრუნდეთ და ტმესირებულ „მო-ცა-

კვდა“ ფორმაში მოწოდებული პოეტის აზროვნება-შეხედულების ის კონკრეტუ-

ლი კონცეპტი დავინახოთ, რომელიც მხატვრულ-ესთეტიკურ სამოსში გახვეუ-

ლა და, ჩვენი აზრით, მისივე მსოფლმხედველობის ნაწილია. „ქართულ აზროვ-

ნებაში გავრცელებული ყოფილა შეხედულებანი, რომელთა მიხედვით, ცოდნა 

ორ მთავარ დარგად განიყოფებოდა − „სიბრძნე“ (სოფია) და „ხელოვნება“ 

(ტექნე), − შენიშნავს რ. სირაძე [8,  გვ. 63]. სწორედ სიბრძნე-ხელოვნების უნი-

კალურმა, სრულიად რუსთველურმა, სინთეზმა მიიქცია ჩვენი ყურადღება. 

საქმე ის არის, რომ დავარის ეპიზოდის მხატვრული ხატის შესამეცნებლად 

მკითხველს სხვა სიტყვიერი ფორმების [მაგ., „ქალმან შავმან“: 7, გვ. 118, 

სტრ.572] გარდა ალიტერაციული წყობის მქონე ერთი სინტაქსური წყვილიც მი-

ეწოდება – „ცაცა იცის“, ეს უკანასკნელი კი, თავის მხრივ, პოეტური რითმითა 

და გამეორების მხატვრული საშუალებით გადაჯაჭვულია წინარე სტრიქონთან: 
 

„ესე წყრომა მეფისაგან ვისცა ესმა, ვინცა იცის, 

მან უამბო დავარ ქაჯსა, ვინ გრძნებითა ცაცა იცის“ 
  [7, გვ. 116, სტრ.568]. 

 

აშკარაა, რომ საქმე ალიტერაციულ ბგერათთამაშთან გვაქვს. ევფონიის 

თვალსაზრისით ქართულ ენათმეცნიერებაში მაინცადამაინც მდიდარი გამოც-

დილება არ არსებობს, დასახელებული ნაწილი ენობრივი სტილისტიკის სფე-

როს შეეხება და თანამედროვე ეტაპზეც შეუსწავლელ რგოლად რჩება. ენობრი-

ვი მოდელირების ეს ღრმად პოეტური ხერხი ტექსტის ტემპორულ მოტორიკა-

საც რომ ავითარებს, აშკარაა. ისიც ცხადია, რომ კონკრეტული ფონემა, განსა-

ხილველ შემთხვევაში საგულდაგულოდ სელექცირებული ბგერა „ც“, ჩვენი აზ-

რითაც, იდეოგრამული ხასიათისაცაა. ამაზე მიგვანიშნებს მისი ანბანური 

სახელწოდება „ცან“. რ. პატარიძე ერთ-ერთ თავის ნაშრომში ქართული ასომ-

                                                      
2 საილუსტრაციო მასალა ამოკრებილია „ქართული ოთხთავის სიმფონია ლექსიკონიდან“ [2]. 



ინგა სანიკიძე 

„ვეფხისტყაოსნის“ ერთი ტმესირებული სტრიქონის გააზრებისათვის 

 242 

თავრული ანბანის პრინციპებზე საუბრისას წერს: „საგულისხმოა, რომ ფინიკი-

ურ ანბანში კარის იდეოგრამა-აკროფონი გვაქვს. ქართული ანბანის უკანას-

კნელ შვიდეულს კი „ცან“ გრაფემა იწყებს. ხომ არ ვიფიქროთ, რომ ეს 

რკალური გრაფემა სწორედ ცისა და ცის კარის აღმნიშვნელია?“ [6, 29]. 
 

-ცან 

მეცნიერის გონივრული ეჭვი „ც“ გრაფემასა და ანბანურ სახელდებაში [„ცან“-

ში] კონკრეტული იდეის გადმოცემის გზა დაინახოს, ვფიქრობთ, რომ ნამდვი-

ლად არაა საფუძველმოკლებული. ამგვარი „დამთხვევა“ ნაკლებადაა საფიქრე-

ბელი და ეს ყველაფერი მხოლოდ ასოციაციურ კავშირს არ უნდა მივაწეროთ. 

კონკრეტულად რა ცოდნას ფლობს ამ თვალსაზრისით რუსთველი, ნამდვილად 

არ ვიცით, მაგრამ ცხადია, რომ ც-ს ალიტერაციისას მისი მხატვრულ-ენობრივი 

ხედვაც ცისაკენ მიიქცევა, „ცის ცოდნა“ [„ცაცა იცის“] საღვთო ჭვრეტის, ანუ 

ნათლის შემეცნების, ვექტორით განისაზღვრება და სამყაროს აღქმის მისეულ 

საკოორდინაციო სისტემაში ქვემოდან ზემოთ ამართული ვერტიკალის სახეს 

შეიძენს. ზენა არსისაკენ სწრაფვა-სრბოლა, მასთან ზიარება, „უცნაური და უთ-

ქმელი“ შემოქმედის ადამიანური შემეცნების მცდელობა გონიერი დავარის 

მთავარ მახასიათებლებად უნდა გავიაზროთ, ამ ყველაფერს კი ის ქმედება 

მოჰყვება შედეგად, რომელსაც რუსთველურად „მართალი სამართლის“ აღ-

სრულება შეიძლება ვუწოდოთ. დავარისეული სამართლით განისჯება ყველა – 

ძმა ფარსადანი, რომელიც თავისი უსამართლობისადა გამო იმსახურებს იმას, 

რომ მემკვიდრის გარეშე იღვაწოს და განვლოს ამქვეყნიური იწროება; ტარიე-

ლი „წუთისოფლის ზღვაში ინთქმება“ [9, გვ. 74], ბიბლიური ევასაგან ცდუნება-

მოძალებული თავის წილ საფასურს იხდის და ნესტანი, მკვლელობის ინსპირა-

ტორი, აღმზრდელი მამიდის სამართლის მიხედვით უპირველესად ვეღარ ნა-

ხავს იმას (ანუ ტარიელს), ვისაც ეს მკვლელობა ჩაადენინა [„აქ, ღმერთსა 
უნდეს, ვერ მიხვდე, ვის ესე დააშლევინე!“: 7, გვ. 118, სტრ. 571]. მან, „ზღვის 

ჭიპში“ ბედის ანაბარა მიტოვებულმა, თვითშემეცნების ურთულესი გზა უნდა 

გაიაროს. ასე გამოიყურება პროკურატორის მანტიაში გახვეული ქალი 

პერსონაჟის საბრალდებო დასკვნა, რომლის აღსრულებაც, დავარის თქმითვე, 

„ღმერთს უნდა“ და არა − მას. თუ ჩვენეულ ლოგიკასა თუ გააზრებას გავყვე-

ბით, მაშინ თვალნათელი ხდება დავარისა და ცის კოსმიური კავშირი და ისიც, 

რატომ აპელირებს რუსთაველი ც აფრიკატი [თ+ს] ფონემითა და ლექსიკური 

ერთეულით „ცა“.  



ქართველოლოგი – THE KARTVELOLOGIST 

29, 2021-2022 

 243 

რაც უკვე ითქვა, ვფიქრობთ, რომ რუსთველის ლოგოსიცაა და ესთეტი-

კაც, მაგრამ სათქმელი კიდევ რჩება. ჩვენი ძიების არც დარჩენილი ნაწილი ას-

ცდება ამ ორი მაგისტრალური ხაზის [ლოგოსისა და ესთეტიკის] გაერთფორმი-

ანებას. ე. ხინთიბიძე შენიშნავს: „რუსთველის მსოფლმხედველობის საკითხებ-

ზე ქართულ სამეცნიერო ლიტერატურაში ბევრი რამ თქმულა. ხშირ შემთხვევა-

ში მსოფლმხედველობითი თვალსაზრისით კვლევის საგნად ქცეულა „ვეფხის-

ტყაოსნის“ ცალკეული სტროფი, ან მოტივი, ან პრობლემა. მაგრამ მკვლევართა 

მიდგომა ამ საკვლევი პრობლემებისადმი უმრავლეს შემთხვევაში ცნობიერად 

თუ ქვეცნობიერად მაინც რუსთველის მსოფლმხედველობაზე ზოგადი შეხედუ-

ლების ფონზე წარიმართება“ [15, გვ. 33]. მართლაც, ძნელია, არ დაეთანხმო 

მეცნიერის შეხედულებას, როცა აცნობიერებ, რომ ზემოთ მოყვანილ სტრიქო-

ნებში მხოლოდ „ც“ ბგერის ალიტერაციაზე ან ტმესირებულ ფორმებზე მსჯე-

ლობა ვერც საკითხის სიღრმეს ამოატივტივებს და ვერც პოეტის მსოფლმხედ-

ველობის კონკრეტულ კონცეპტს გაგვააზრებინებს მართებულად. 

კიდევ ერთი და აუცილებელი რამ, რაც ალიტერაციული ფონიკის შემ-

თხვევაში უნდა ითქვას, ჩვენი აზრით, ის არის, რომ ამგვარ სინტაქსურ სტრუქ-

ტურებში თითქმის ყოველთვის შესაძლებელი ხდება დომინანტური ლექსიკური 

ერთეულის გამოცალკევება-დანახვა, სწორედ ის წარმართავს ხოლმე აზრობ-

რივ მოდელს, რომელსაც დანარჩენი სიტყვები ან ფონემით ებმის, ან − მარ-

ცვლით. მას ენობრივად ერთგვარი ლოკომოტივის ფუნქცია ეკისრება და პოე-

ტური ბმის დროს ხშირად მმართველი ფუძით წარმოდგება. „ცა“ ამ ხასიათის 

სახელდებაა, ის არა მხოლოდ უბრალო აღმნიშვნელია მატერიალური საგნისა, 

არამედ საღვთო იდეის ხატია. ჩვენ მიერ ზემოთ საძიებოდ გამოტანილ სტრი-

ქონებში ეს დუალიზმი ანიჭებს მას დომინაციას. მაგრამ საქმე ის არის, რომ 

ამავე ცა’ს რუსთველის ეპოქის ქართულში ისევე, როგორც დღეს, ორი განსხვა-

ვებული სემანტიკური ხაზი აქვს. ერთი სიტყვით, ის ომონიმია და თუკი ერთ 

შემთხვევაში ზეცის აღნიშვნის ფუნქციითაა დატვირთული, მეორე შემთხვევაში 

ნაწილაკია, რომლის ერთ-ერთ ძირითად ფუნქციად გაძლიერებითობის ჩვენება 

რჩება. როგორც აკ. შანიძე წერს: „ცა ნაწილაკის ერთ-ერთი ფუნქციაა ყურადღ-

ება გაამახვილოს იმ სიტყვაზე, რომელსაც ახლავს“ [11, გვ. 611]. 

რასთან გვაქვს საქმე, როცა რუსთველი დავარის თვითმკვლელობის სცე-

ნის დასკვნით ტაეპში [„დანა დაიცა, მო-ცა-კვდა, დაეცა, გასისხლმდინარდა“] 

ცა’ს გამოიყენებს და განკვეთილ ზმნაში მას ტრადიციული ბუნებრიობით განა-

თავსებს? რისი თქმა სურს გაწყობილ სიტყვათა ავტორს? იქნებ მხოლოდ იმი-

სა, რომ დავარის მოკვდინება გააძლიეროს და „მოკვდა კიდეც’ო“ გვითხრას, ან 



ინგა სანიკიძე 

„ვეფხისტყაოსნის“ ერთი ტმესირებული სტრიქონის გააზრებისათვის 

 244 

იმისაც, რომ „ზესთ მწობრთა წყობის“ შემმეცნებელი ქალის სამშვინველი 

კვდომის ფაზის გავლის შემდგომ ცად მიიწევს, ანუ ჩვენეული წაკითხვით 

ღვთაებრივი ცოდნით შეჭურვილი დავარი ცასვე უბრუნდება [*მო-ცად-კვდა]. 

საზოგადოდ, „ვეფხისტყაოსანი“ ომონიმური რითმის ნიაღვრით წარდგება ჩვენ 

წინაშე. ამ თვალსაზრისითაც რუსთველი უფრო მეტია, ვიდრე − უბრალოდ პოე-

ტი და რაღა გასაკვირია, რომ ორმნიშვნელობიანი „ცა“ ამ ტაეპშიც ერთაზრო-

ვანი არ იყოს. დავარს ღვთაებრივი სიბრძნე შეგრძნებებით, ანუ გულის ნათ-

ლით რომ მოეწოდებოდა, რუსთველმა ეს უკვე გვითხრა [„ვინ გრძნებითა ცაცა 

იცის“], ამიტომ, ჩვენი აზრით, არც მის სამართალს შეიძლება დავდოთ წუნი. ის 

ადამიანურ „თვალღებას“, ანუ მიკერძოებას, პროკურორ-მოსამართლის სამო-

სის მიღმა ტოვებს და ისეთივე მძვინვარე და შეუვალია, როგორც ღვთიური 

განკითხვის ჟამს უზენაესი უფალი. ტექსტში ნათლად ჩანს, რომ მსაჯულ ქალს 

არც ძმისა და არც საკუთარი აღზრდილის მიმართ სენტიმენტები არ უჩნდება 

მაშინ, როცა საქმე სამართალსა და მის აღსრულებას შეეხება; არადა ვისი გან-

სჯა აიღო მან საკუთარ თავზე, როცა ფარსადანისაგან უსამართლო ბრალდე-

ბას წააწყდა [„მე ღმრთისა ვუთხარ, დაუბამს მას ეშმაკისა ბადესა!“: 7, გვ. 

116, სტრ. 567], თუ არა თავისი ძმისა და ძმისშვილის, სისხლით დაკავშირებუ-

ლი უახლოესი ნათესავებისა? ასეთ შემთხვევაში ადამიანურ ცდუნებას, ვნება-

თა აყოლიებას დავარის განაჩენის შერბილება შეეძლო, მაგრამ პოემაში ამ-

გვარ ქმედებას ვერ ვხედავთ. შავი ქალის [„ქალმან შავმან ვერა არგო, ვერცა 

წყლულნი დაუშუშნა“: 7, გვ. 118, სტრ. 572] სამართალი საღვთოა და, თუ ბო-

ლომდე საღვთო არ არის, ძალიან ახლოს მიჰკვრია მას, ცამდინ აწეულა ისევე, 

როგორც თავად ჩადენილი დანაშაული [„წიწოლას დანაშაული აწეულია ცამ-

დინა“,- ვაჟა]. ეს უკანასკნელი უფლისმიერი ცოდვა-მადლის განკითხვას ვერ 

ასცდება. სამსჯავრო პირუთვნელი მოჩანს, შეუვალი, უკომპრომისო და ნაკლუ-

ლევანებას მოკლებული. დავარის ამქვეყნიური მისია შესრულებულია, ამიტომ 

ინთქმება ის სისხლის მდინარეში [„გასისხლმდინარდა“]. ცოდვებიცა და მათ-

გან განწმენდაც ადამიანურ სამყოფელს მიენდობა, და, როგორც ზემოთაც აღ-

ვნიშნეთ, სული ცად მიემართება, ვერტიკალში სრბის. ციდან მოსული სიბრძნე 

ცამვე უნდა მიიბაროს, ამგვარი ურთიერთმიმართება კი ისეთივე რკალურია, 

როგორც თავად ც გრაფემა უკვე მხედრულ ანბანში და, რაც ყველაზე მნიშვნე-

ლოვანია, ასეთი წაკითხვა, ვფიქრობთ, რომ ჩვენ წინაშე  რუსთველის მსოფლ-

ხატს ძერწავს. 

და ისევ დავარი... ის რომ ღვთაებრივ სიბრძნესაა ნაზიარები, ეს ფარსა-

დანმაც კარგად იცის [„მას სიბრძნისა სასწავლელად თვით მეფემან მისცა 



ქართველოლოგი – THE KARTVELOLOGIST 

29, 2021-2022 

 245 

შვილი: 7, გვ. 86, სტრ. 323]3 ამიტომაც ანდობს ინდოთ მეფე საკუთარი შვილის 

აღზრდას განსწავლულ და გრძნობებით მჭვრეტელ ქალს, თუმცა მიკერძოებამ 

თავისი ქნა, მეფის სახედველს ბინდი გადააფარა, უსამართლობის ჭაობში ჩა-

ითრია და ბრალეულობა ნესტანის აღმზრდელ მამიდაზე გადაიტანა. მისი მიზა-

ნი ცოდვით დამძიმებული და შემღვრეული წყლიდან ქალიშვილის მშრალად 

გამოყვანა იყო. ფარსადანმა სამართალი დაასამარა და კაენში ჩაიბუდა – დედ-

მამიშვილის მკვლელობისთვის შეამზადა წყმედილი სულიცა და სხეულიც. და 

განა გამორჩებოდა ეს ყოველივე ზეციურ მართლმსაჯულებას, ამ შემთხვევაში 

დავარს? ამქვეყნიური „მართალი“ ჩიხში შევიდა, გამოსავალი  ქვრივი ბრძენ-

ქალის მგრძნობელობას მიენდო. ოდესღაც „ქაჯეთს გათხოვილ“ აღმზრდელს 

ზეციური გამოცდა უნდა ჩაებარებინა და ჩვენ წინაშე დავარის სამართლის უჩ-

ვეულოდ დრამატული სცენაც გაიშალა. ვფიქრობთ, რომ რუსთველის მსოფ-

ლმხედველობრივი და იმავდროულად მოქალაქეობრივი პოზიცია დავარში 

კონცენტრირდება, რეალობა მხატვრულ სახეს იძენს, ხოლო პოეტი თავის სათ-

ქმელს დაფარული (/მხატვრული) დაუფარაობით ამბობს. ჩვენ შორსა ვართ იმ 

აზრისაგან, რომ რუსთაველი ამ პერსონაჟის ძერწვისას (ისევე, როგორც სხვა 

შემთხვევებში) ერთი რეალისტური ნატურით სარგებლობს და დავარში მხო-

ლოდ დავით V-ის ან დემნა უფლისწულის ტრაგედიას გულისხმობს [იხ. ქვე-

მოთ]. პირიქით, ვფიქრობთ, რომ მისი გონის საწნახელში ღვთაებრივი სითხე 

ნატურათა განზავებით მიიღება და  ასე ცხადდება უდიდესი მხატვრის ფერთა 

სრულიად გენიალური შეხამება. ამ შემთხვევაში იმის თქმა გვსურდა, რომ და-

ვარის პერსონაჟის ზოგად სახეში  გიორგი III-ის დის − რუსუდანის4 − არდანახ-

ვა უბრალოდ მრუმედ მხედველობა იქნებოდა ნებისმიერი მკვლევარის მხრი-

დან, მაგრამ, ჩვენი აზრით, „დავარ-რუსუდანი“ მხოლოდ საბრძოლო ფარია, 

რომელსაც შოთა ჩვეული ოსტატობით მოიხმარს. პოეტის სათქმელს სხვა 

ფსკერი აქვს, რუსთველის  მოლბერტის სიმყარე კი მხატვრის დაფაზე მიღებუ-

ლი ფერებისა და ნატურების სიმძიმეს ისე იტანს, რომ მცირეოდენადაც არ ირ-

ხევა.   

                                                      
3 ერთადერთი რამ, რაშიც უპირობოდ შეიძლება დავეთანხმოთ თ. ხვედელიანს, არის შემ-
დეგი: „დავარი სიბრძნის განსახიერებაა და არა ქაჯი, ჯადოსანი, ბოროტების მსახური. ის 
ზრდის ნესტანს ... ამავდროულად თავისი ცოდნით წინ უსწრებს მას“ [14, გვ. 154-155]. 

4 თამარის პირველი ისტორიკოსის  თხზულებაში ვკითხულობთ: „...და თჳთ დედოფალი 
რუსუდან სწორად აღსარებულ იყო, თჳთ მისთჳს და გაზრდილისა მისისათჳს“ [3, გვ. 
29]; ან ვახუშტი ბატონიშვილი იტყვის: „...დედოფალი რუსუდან, მამიდა და გამზრდე-
ლი თამარისა“  [1, გვ. 173].   



ინგა სანიკიძე 

„ვეფხისტყაოსნის“ ერთი ტმესირებული სტრიქონის გააზრებისათვის 

 246 

მეტი სიცხადისათვის კიდევ რა შეიძლება ითქვას დავარის შესახებ? და-

ვით წერედიანი წერს: „დავარი მეფის დაა. არადა, რატომ მაინცდამაინც მეფის 

და? რა აუცილებლობითაა ეს უახლოესი ნათესაობა ნაკარნახევი? თანაც ისეთი 

აუცილებლობით, რომ სახელშიც კი გახმიანდა – „და ვარ“. და ვარ, რომელსაც 

საკუთარი ძმა წამებით სიკვდილს მიმზადებს, იმგვარ სიკვდილს, რომ აქვე, 

ადგილზევე, თავის მოკვლა მირჩევნია“ [13, გვ. 19]. უნდა გავითვალისწინოთ 

ის, რომ, რაც რუსთაველისთვის გამჭვირვალე აწმყოა, ჩვენთვის მცირეოდენ 

ბუნდოვანებად ქცეულა, თუმცა არა ისეთად, რომ პოეტის თანამედროვეობაში 

სამეფო კარზე დატრიალებული ტრაგედიის სიგრძე და განი გამოგვრჩეს. 

„მინიშნება უდავოდ სახიფათოა“-ო,- იქვე დასძენს მეცნიერი და გიორგი III-ის 

მიერ საშინაო პოლიტიკის წარმართვისას დაშვებულ დანაშაულზე მიგვითი-

თებს. ჩვენც ამ აზრზე ვდგავართ, უბრალოდ, შევეცდებით ამავე რაკურსით 

„ქართლის ცხოვრებაშიც“ ჩავიხედოთ და ისტორიის მეცნიერებაში გამოთქმულ 

მოსაზრებებსაც დავუგდოთ ყური, რათა კიდევ ერთი კონტური შევმატოთ 

„დავარ“-ის სახეს.  

„ქართლის ცხოვრების“ ლაშა-გიორგისდროინდელი მემატიანის მწირი 

ცნობა დავით V-ის გამეფებისა და მისი ექვსთვიანი მმართველობის შესახებ 

[„და დასუეს მეფედ ძე მისი [დემეტრე I-ის ძე] დავით. იმეფა ექვს თუე და 
მოკვდა“: 4, გვ. 366] არსობრივად ტენდენციურია და გიორგი III-ის სამეფო 

შტოს ერთადერთობის მტკიცება-მომხრეობას უსვამს ხაზს. ბაგრატიონთა სამე-

ფო კარზე ტახტის მოსაპოვებლად გაჩაღებული პოლიტიკური ბრძოლა ამ პერი-

ოდამდე მოქმედი მემკვიდრეობის კანონის ხელყოფამ და მასში ახალი წესის 

შემოტანამ  გამოიწვია. როგორც რ. მეტრეველი წერს: „ქართული ფეოდალური 

სამართლის მიხედვით, სამეფო უფლების დამკვიდრება საქართველოში, IX სა-

უკუნიდან მოყოლებული, პირდაპირ მემკვიდრეობასა და პირმშოობაზე იყო და-

მოკიდებული. სამეფო ტახტის მემკვიდრეობის ეს წესი ქვეყანაში მტკიცე ნორ-

მად იყო დადგენილი“ [5, გვ. 75]; მაგრამ 1125 წლის დავით აღმაშენებლის ან-

დერძში დაშვებული პრეცედენტი, რომელიც შესაძლებლობის შემთხვევაში უმ-

ცროსი ძის (ცვატას) გამეფებასაც გულისხმობდა, ქვეყანა დინასტიურ პერიპე-

რიეტიებში ჩაძირა და დაუნდობელი ბრძოლის ველად გარდააქცია. ამ შემ-

თხვევაში ჩვენ თავს ავარიდებთ ღრმად შევიჭრათ ისტორიის მეცნიერების კომ-

პეტენციაში, მაგრამ ფაქტია, რომ გიორგი III, უმცროსი ვაჟი დემეტრე I-ისა, რა-

ღაც მანქანებითა და მიზეზთა გამო ბაგრატიონთა სამეფო ტახტს იგდებს 

ხელთ, დამკვიდრებულ მემკვიდრეობითობის კანონს უგულებელყოფს და და-

ვით V-ის ვაჟს, დემნას, ორბელთა აჯანყების (1177 წ.) შემდგომ უსასტიკესად 



ქართველოლოგი – THE KARTVELOLOGIST 

29, 2021-2022 

 247 

ეპყრობა. ცნობაში ვკითხულობთ: „...გამოასხნა ორბელნი მეფემან, და იპყრნა 

და დახოცნა. და დემეტრე კლდეკართა დასუეს, უკანის თვალნი დასწუნეს და 

მოკუდა და მცხეთას დამარხეს“ [4, გვ. 367]. დასაჭურისებული და თვალამო-

შანთული დემნა ფეოდალურ-ტრადიციული კანონმდებლობით ტახტის პირდა-

პირი მემკვიდრე იყო. ამის გათვალისწინებით, განა გასაკვირია აჯანყებაში მი-

სი მონაწილეობა ან საკუთარ ბიძასთან სამხედრო დაპირისპირებაში ჩართვა? 

ის ტახტს ხომ საკმაოდ „ოსტატურად“ ჩამოაშორეს და ბაგრატიონთა საძვალე-

ში, ანუ გელათშიც, არ აღირსეს დაკრძალვა. ვფიქრობთ, რომ ეს მცირეოდენი 

ისტორიული ექსკურსიც საკმარისია იმისათვის, რომ დავარის სამართალს გე-

მო გავუგოთ, ან უბრალოდ განკითხვის ჟამი მოვითხოვოთ. ჩვენი აზრით, დავა-

რის ეპიზოდი სწორედაც რომ ასეთი ჟამია განკითხვისა – მართალი გონიერე-

ბით ჭექს და გვრგვინავს ზეციური სამყოფელი, ცოდვილებს ატყდება თავს. 

დაღვრილი სისხლიცა და უსამართლობაც ცას შეჰღაღადებს, ზღვევას ითხოვს. 

და ისევ დ. წერედიანი... მისი გაააზრების ჩვენეული ვერსია – მე სისხლისმიერი 

და ვარ შენი, ძმა თუ ძმისშვილი, რას სჩადი? მიუკერძოებელმა განსჯამ სასწო-

რის პინები უნაკლოდ უნდა შეაწონასწოროს, თითოეულს თავისი წილი გოლ-

გოთა არგუნოს ამქვეყნად და სისხლით გამოსყიდვის გზას გაუყენოს, ხოლო 

ღვთიური სამართლის აღმსრულებელი ხორციელად მოვლინებული სული ცად 

მორკალოს - *მო-ცა[დ]-კვდეს.  

ვფიქრობთ, რომ რუსთველის, როგორც ეპოქის თანამედროვის, პოზიცია-

ცა და მისი მსოფლმხედველობრივი ვექტორიც ამ თვალსაზრისით ნათელია. 

მემკვიდრეობითობის ფეოდალური კანონის ხელყოფა წანამძღვარშივე დაშვე-

ბული ის დანაშაულებრივი შეცდომა იყო, რომელიც უზნეობის ფსკერისკენ მია-

ქანებდა ქვეყანას (შინააშლილობისა და პოლიტიკური განხეთქილების მიზეზი 

ხდებოდა), რუსთველი კი ამის გამო წუხდა და თანაც ისე, რომ ეს ტკივილიანი 

საწუხარი მოსვენებას არ აძლევდა, „თამარის საქებარ“ პოემას ქმნიდა და თა-

ვისას მაინც ამბობდა ხან ინდოეთის ამბავში, ხან კი მაშინ, როცა მულღაზანზა-

რის ამბავზე გადადიოდა. 
 

„მამის ძმა და მამა-ჩემი პაპა-ჩემმან გაყვნა ოდეს, 
ზღვასა შიგან კუნძულია, ჩემად წილად მას იტყოდეს“  

[7, გვ. 121, სტრ. 593], – 
 

იტყვის ფრიდონი და მოდავე ბიძაზე გამწარებულ-განაწყენებული დასძენს: „არ 
მივსცემდი, მომერჩოდეს“. 



ინგა სანიკიძე 

„ვეფხისტყაოსნის“ ერთი ტმესირებული სტრიქონის გააზრებისათვის 

 248 

რუსთველი ეპოქებს სწვდებოდა, მაგრამ მაინც თავისი ქრონოსის ღვიძ-

ლი შვილი იყო, ამიტომ მისეული საზომით განიზომებოდა ყველა – ფარსადა-

ნიც და ფრიდონის ბიძა თუ ბიძის ძენნიც [„თვით ორნივე ბიძასძენი მისნი 
ხრმლითა ასაპყარნა“: 7, გვ. 125, სტრ. 609], ხოლო მართლმსაჯულების აღ-

მსრულებლის სავარძელში ხან დავარი იჯდა, ხან კი – თავად ფრიდონი ან ტა-

რიელი. და, როცა მიწიერ სამყოფელში ხმელი ხის გამნედლებელი განსჯა არ 

იძებნება, ერთადერთ იმედად უზენაესის სამართალიღა რჩება ადამიანს. მიჰყ-

ვები ლოგიკურ ჯაჭვს და ხვდები, რომ ხორციელი ცოდვებისაგან შემოძარცვუ-

ლი დავარის სულის ცად ამაღლებას რკინისებრი საფუძველი აქვს.  

დიახ, „ვეფხისტყაოსნის“ მხატვრულ ქსოვილში ყველაფერი სხვაგვარად 

გამოითქმის, „საჭოჭმანები“ ამბები ოსტატის ხელითაა შენიღბული. არც ჩვენი 

სათქმელი ამოიწურება მხოლოდ ერთი სტრიქონის კომენტირებით, მაგრამ 

დარჩენილ საძიებო მასალას მომავლისთვის გადავდებთ (კალამი ისედაც 

შორს გაგვექცა) და დასასრულისთვის მხოლოდ იმას ვიტყვით, რომ 

„ხელოვანებაც“ ის არის, სინამდვილის ნატურალისტურ კოპირებას მხატვრუ-

ლი ლაბირინთი არჩიო, ხოლო ამ ლაბირინთიდან გამოსავალი კარის ძიება 

მკითხველს მიანდო. 

 

 

ბიბლიოგრაფია 

 

1. ბატონიშვილი ვახუშტი, „აღწერა სამეფოსა საქართველოსა“, „ქართლის 

ცხოვრება“, IV (ს. ყაუხჩიშვილის გამოცემა), „საბჭოთა საქართველო“, თბ. 

1973. 

2. იმნაიშვილი, ივ., ქართული ოთხთავის სიმფონია ლექსიკონი, აკ. შანიძის 

რედაქციით, თსუ გამომცემლობა, თბ. 1986. 

3. „ისტორიანი და აზმანი შარავანდედთანი“, „ქართლის ცხოვრება“, II (ს. ყა-

უხჩიშვილის გამოცემა), „საბჭოთა საქართველო“, თბ. 1959. 

4. ლაშა გიორგის-დროინდელი მემატიანე, „ქართლის ცხოვრება“, ტ.I (ს. 

ყაუხჩიშვილის გამოცემა), „სახელგამი“, თბ.,1955, გვ. 364-371.  

5. მეტრეველი, რ., მეფე თამარი (ეპოქის პოლიტიკურ-კულტურული და 

სოციალურ-ეკონომიკური მიმოხილვა), „განათლება“, თბ. 1991. 

6. პატარიძე, რ., ქართული ასომთავრული, „ნაკადული“, თბ. 1980. 



ქართველოლოგი – THE KARTVELOLOGIST 

29, 2021-2022 

 249 

7. რუსთაველი შოთა, „ვეფხისტყაოსანი“ (მიძღვნილი შოთა რუსთაველის 

დაბადებიდან 800 წლისთავისადმი), „საბჭოთა საქართველო“, თბ. 1966.  

8. სირაძე, რ., ქართული ესთეტიკური აზრის ისტორიიდან, „ხელოვნება“, თბ. 

1978. 

9. სულავა, ნ., „ვეფხისტყაოსანი“ − მეტაფორა, სომბოლო, ალუზია, ენიგმა, 

„ნეკერი“, თბ. 2009. 

10. ქართული ოთხთავის ორი ბოლო რედაქცია, ივ. იმნაიშვილის გამოცემა, 

თსუ გამომცემლობა, თბ. 1979. 

11. შანიძე, აკ., ქართული ენის გრამატიკის საფუძვლები, თსუ გამომცემლობა, 

თბ. 1973. 
12. შანიძე, აკ., მცა ნაწილაკი ძველ ქართულში, ტ.II (თხზულებანი თორმეტ 

ტომად), „მეცნიერება“ თბ., 1981, გვ. 37-38. 
13. წერედიანი, დ., ესე ამბავი სპარსული: შრომების კრებული „ანარეკლი“, 

„ნეკერი“, თბ. 2005. 

14. ხვედელიანი, თ., დავარის სახის ინტერპრეტაციისათვის: სამეცნიერო 

შრომების კრებული – შოთა რუსთაველი, ტ. I, შოთა რუსთაველის სახ. 

ქართული ლიტერატურის ინსტიტუტი, თბ., 2000, გვ.154-166. 

15. ხინთიბიძე ე., შუასაუკუნეობრივი და რენესანსული „ვეფხისტყაოსანში“, 

თსუ გამომცემლობა, თბ.1993. 
 





ქართველოლოგი THE KARTVELOLOGIST 

 
RUSTAVELI STUDIES 

 
 

Towards Understanding Tmesis in the Line 
of The Knight in the Panther’s Skin 

Inga Sanikidze 
Ivane Javakhishvili Tbilisi State University 
Associate Professor 
 

Abstract: What captures our attention is one of the famous sections of The 

Knight in the Panther’s Skin, the Davar episode, the final line of the stanza 

which deals with the scene depicting the suicide committed by King Parsadan’s 

sister: [“She struck herself with a knife, died (mo-ca-k’vda), fell in a stream of 

blood”]. In our opinion, this instance of tmesis is one of the constituents of the 

poet’s worldview, declaring his civic stance. Therefore, in this case, tmesis as a 

literary embellishment should be understood merely as an empirical fact. It is 

less debatable that splitting a verb, essentially serves as a tool for cultivating a 

literary domain of a language. Consequently, the tmesis of verbal forms seems 

to be a literary development; thus, it must not have emerged from a layer of a 

spoken language. 

As for this particular line in The Knight in the Panther’s Skin, it is closely 

linked with the preceding lines [“Someone--who knows (vinca icis) who? – who 

heard (visca esma) this wrath of the king / told it to Davar the Kadj, who knows 

even heaven (caca is) by her sorcery”], through the poetic rhyme and the 

repetition as a literary device, which allow us to understand the homonymous 

nature of the -[m]ca particle. The c phoneme under discussion seems to be 

specifically selected and its ideogrammic character is suggested by the letter 

name “can”. It is a fact that in alliteratively used c, Rustaveli’s creative-literary 

 



Inga Sanikidze 

Towards Understanding Tmesis in the Lineof The Knight in the Panther’s Skin 

 252 

vision is striving towards heaven [”caca icis” (“knows even heaven”)]. It takes 

the form of an upward vertical, implying Davar’s yearning for or embracing the 

heaven above. 

More specifically, what do we deal with when Rustaveli employs ca in the 

final line of Davar’s suicide scene [“mo-ca-k’vda”], inserting it into the verbal 

tmesis with his inherent authenticity? It seems unlikely that the poet intends to 

emphasize Davar’s death alone [“mo-ca-k’vda” – “indeed died”]. Rustaveli’s 

message must be more profound and concealed through poetry. We believe the 

soul of the woman who perceived heaven is drawn towards heaven after 

physical death; thus, as we see it, it returns to heaven [*mo-cad-k’vdeba (dies 

departing towards heaven)]. The wisdom arrived from heaven must be taken by 

the heaven itself; such interrelationship is arc-shaped just the same way as the c 

grapheme in the Asomtavruli and Mkhedruli alphabets. We believe such an 

interpretation of Davar's episode is constructing one of the significant 

Rustvelian concepts of the world.  
 

Keywords: The line of The Knight in the Panther’s Skin; Tmesis; Worldview 

 

 

Language serves as an aesthetic arena for the literary works of a writer, 

manifesting his unique artistic world and witnessing his worldview, and when 

dealing with a thinker such as Rustaveli, any scholar encounters a wide array of 

insoluble problems behind the poetic writings of a genius. We believe, one line 

of the poem as a focus of our study acknowledges the fact that there is no easy 

way to overcome obstacles. This involves the final stanza of one of the famous 

sections, the Davar episode of The Knight in the Panther’s Skin, specifically, the 

scene depicting the suicide committed by Davar, King Parsadan’s sister: 
 

“Davar said: "Who would not stone me for doing this? Who? 

Before he (P’harsadan) slay me, I shall die. Life is wearisome to me!" 

She struck herself with a knife, died1, fell in a stream of blood”2  
[7, p. 118, stanza 574]. 

                                                      
1 “died” is the English equivalent of the form of verbal tmesis “mo-ca-k’vda”. 
2 Note: The text has been cited from the anniversary edition of 1966, namely, Shota 

Rustaveli, The Knight in the Panther’s Skin (dedicated to the 800th birth anniversary of 
Shota Rustaveli), [7]. 



ქართველოლოგი – THE KARTVELOLOGIST 

29, 2021-2022 

 253 

 

What captures our attention among the quoted lines is the final line of the 

stanza concerning which an attempt will be made here to understand it from 

different (both literary and historical) perspectives. First of all, however, we will 

engage in a discussion on such a literary embellishment that in the Georgian 

linguistic literature is referred to as tmesis, which means “cutting” and which, 

in our opinion, is understood as merely an empirical fact in this particular case. 

Later, we will observe that the -[m]ca particle in the cited line will have 

extended semantic capacity and will express a lot more compared to what could 

have been conveyed merely through the use of tmesis. Yet, what is the cause for 

its emergence? And where should one look for the origins of tmesis? If we 

examine a classical and indisputable scholarly perspective, we will recognize 

that “tmesis has been a rather common phenomenon among verb forms with 

preverbs in Old Georgian and has often been encountered afterwards. The 

Knight in the Panther’s Skin shows frequent occurrence of preverbs separated 

from verbs they modify, having inserted particles as well as pronouns between 

the two, claims Ak. Shanidze, further stating that “as the examples demonstrate, 

preverbs exhibit some measure of independence and are not necessarily 

inseparably attached to the verbs: ga-ve-xda = gaxda-ve“ [11, p. 259]. Thus, it is 

a well-known fact in the history of Georgian that, as an independent lexical unit 

at an earlier stage of development of the language, a preverb has come a long 

way “from being absolutely independent to being inseparable, developing into a 

bound morpheme“ [11, 259]. Therefore, the forms such as “mi-ve-sce“ [mi-ve-

sce (paid up) šen mc’ulili“ (…you have paid up the very last lepton)”: 10, Luke 

12:59], “še-ray-vida“ [And when he entered (še-ray-vida) Capernaum”: 10, Matt. 

8:5] or “šta-mca-magdo“ [“to cast me (šta-mca-magdo) into the pool”: 10, John 
5:7] are natural to the Old Georgian language and the original independence of 

a preverb allows a particle to cut a verb, bringing a preverb with a directional 

meaning on one side of the particle and the verb compound – on the other. To 

reiterate, this is a language-specific fact, thus the debate in this regard would 

be unjustified from a scholarly point of view. As for the answer to the second 

question – which layer of cognition presumably gave a stimulus to the probable 

emergence of tmesis – in our opinion, is no less important and could be 

formulated consistently as follows: since a spoken language employs an easy 

way of communication, being mostly concerned with conveying the meaning, it a 

priori excludes the possibility of development of the verbal tmesis in old 



Inga Sanikidze 

Towards Understanding Tmesis in the Lineof The Knight in the Panther’s Skin 

 254 

Georgian on the level of spoken language. Certainly, the split forms conside-

rably complicate the language, while providing it with elaborate embellish-

ments. Under such circumstances, a particle as a lexical and grammatical tool is 

characterized by the literary colouring and is distinctly stylized. Language-

specific manipulations always lead to a literary style in which the language 

experiences are profoundly intuitive and creative. Thus, tmesis of verbal forms 

(just as other variations of the tmesis) seems to be a literary development; no 

wonder that when evaluating the quality of the literary Georgian, the very orna-

ment has its own distinct voice. This is probably why Rustaveli refused to 

abandon the tmesis as a legacy of high artistic value. Rustaveli’s poem marked 

the end of the phase of the Old Georgian language, however, the poet had 

maintained this part of a chain, linked to the past, stating in the following lines 

of the poem: 
 

“He recognized the letter and the fringe of the veil and unfolded  

(ga-ca-šala) them, 
he pressed them to his face; he fell, a rose pale in hue”  

[7, p. 253, stanza 1327]. 
 

Georgian scholars did not ignore the issue of the genesis of the -[m]ca 

particle, recognizing that “the given -mca particle has a complex structure that 

comprises the m and ca parts. The first part of it (m) must have been a remnant 

of some word, while another one (ca) is a well-known conjunction the meaning 

of which comes close to the conjunction da (“and”), and normal position of 

which is at the end of a word, just as in the case of –que in Latin: k’acica, 

sit’q’uaca, c’ignica, saxlica, egreca, mermeca and so on“ [12, p. 37]. Indeed, if 

not for the two-part structure of the above-mentioned particle, it would probably 

not have been fragmented and the loss of the prepositional m would not have so 

easily occurred in the process of development of modern Georgian. What could 

this m’an represent, the one identified as “some word” by Ak. Shanidze and 

which is missing in the language of Rustaveli? In our opinion, the first 

component of this particle that has a complex structure must be the particle -

me [vin-me, ra-me...] which has undergone reduction after -ca was added to it. 

This -me, in its turn, allows the possibility to identify the pronominal element 

[m’an]. In this case, however, the research is mainly aimed at understanding 

the line by Rustaveli, therefore, the discussion is limited to a brief consideration 



ქართველოლოგი – THE KARTVELOLOGIST 

29, 2021-2022 

 255 

of particles. To support our perspective, we will base our reasoning upon the 

given that, we believe, could be applied as the main argument. Namely, when 

exploring the history of the language, we notice that the simultaneous use of 

two different particles in Georgian is a natural phenomenon and that such 

combinations are apparent both in Old and Modern Georgian, for instance: ver-ġa-ra [“no more (verġara) he was able”: 2, Mark 1:45], ravden-ġa-me [“If then 

the light within you is darkness, how great (ravden-ġa-me) is that darkness”: 2, 

Matt. 6:233]; or vi-ġa-c[a], ra-ġa-c[a], sad-ġa-c[a], ra-me-c[a] and the like. 

Therefore, we believe, the historical form of the –mca particle is reflected in the 

following sequence: *-me-ca ―› -mca. 
Now, let us return to the line in Rustaveli’s poem and recognize a 

particular concept from the poet’s outlook and the way of thinking encapsulated 

in the ”mo-ca-k’vda” [died] form of tmesis, the concept that embraces artistry 

and aesthetics and, from our point of view, is part of his worldview. “The 

Georgian mentality would embrace widespread ideas according to which 

knowledge was divided into two major realms – “wisdom” (Sophia) and “art” 

(techne)”, notes R. Siradze [8, p. 63]. It was the unique and exclusively 

Rustvelian synthesis of wisdom and art that attracted our attention. The point is 

that for the literary image of the Davar episode to be conceptualized, the 

readers are also provided with a syntactic pair of the alliterative pattern – “caca 

icis” (“knows even heaven”), apart from other word forms [such as “a black 

woman”: 7, p. 118, stanza.572]; the very alliterative pattern, in its turn, is 

closely linked with the preceding line through the poetic rhythm and the 

repetition as a literary device: 
 

“Someone--who knows (vinca icis) who?--who heard (visca esma) this  

wrath of the king 

told it to Davar the Kadj, who knows even heaven (caca icis) by her  

sorcery”  

[7, p. 116, stanza 568]. 
 

It is obvious that we are dealing with an alliterative sound play. In 

Georgian linguistics, we lack sufficient experience with regard to the study of 

euphony which pertains to the field of stylistics and remains unexplored until 

                                                      
3 The material has been gathered from the Concordance-Lexicon of the Georgian Gospels [2].  



Inga Sanikidze 

Towards Understanding Tmesis in the Lineof The Knight in the Panther’s Skin 

 256 

the present day. This deeply poetic device of language modelling clearly 

develops the tempo of the rhyme in the text. Clearly, the particular phoneme 

under discussion, the specifically selected sound “c”, in our opinion as well, is 

also ideogrammic in character, which is implied by its letter name “can”. When 

discussing the principles of the Georgian Asomtavruli alphabet in one of his 

works, R. Pataridze states: “It is interesting that the ideogram-acrophone for a 

door occurs in the Phoenician alphabet, while the last seven letters of the 

Georgian alphabet begin with “can” grapheme. Should we consider that this 

arc-shaped grapheme denotes heaven and gate of heaven?” [6, p. 29]. 

-can 

 

We believe that the scholar’s attempt to identify the way the “c” grapheme 

and the name of the letter [“can”] in the alphabet convey a particular idea is 

certainly not unfounded. Such a “coincidence” is unlikely and should not be 

regarded as just an associative relationship. We are not really aware of the 

extent of Rustaveli’s knowledge in this respect, however, in alliteratively used c, 

his creative-literary vision is clearly striving towards heaven; the “knowledge of 

heaven” [“knows even heaven”] is defined by divine contemplation or the light 

and cognition path, and takes a form of an upward vertical within his frame of 

reference for the perception of the world. Yearning for and embracing the 

heaven above, and an attempt on the part of a human to apprehend the 

Unknowable and Unutterable Lord should be taken as the main features of wise 

Davar. All this leads to what Rustaveli would refer to as an act of “true justice”. 

Everyone will be judged by Davar’s justice – her brother Parsadan who, due to 

his unfairness, deserves to live his life childless and go through worldly 

afflictions; Tariel is “engulfed in the ocean of this world” [9, p. 74], paying the 

price of being overpowered by the temptation from Biblical Eve, and Nestan, the 

inciter of murder who, according to justice delivered by her governess aunt, 

will, first of all, never meet the one (i.e. Tariel) who, compelled by her, 

committed murder [Now God grant thou mayst never meet him whom thou 

didst incite to hinder this!": 7, p. 118, stanza. 571]. Abandoned and left to the 

merсу of fate “into the depths of the deep”, she has to embark on an immensely 

difficult journey of self-perception. This is what the accusation looks like, the 

one brought by a female character, dressed in a procurator gown and, as Davar 



ქართველოლოგი – THE KARTVELOLOGIST 

29, 2021-2022 

 257 

suggests, the delivery of judgement is God’s will, rather than her own. If we 

follow logic and reasoning, the cosmic connection between Davar and heaven 

becomes visible, and the reason for Rustaveli to employ the affricate phoneme c 

[t+s] as well as the lexical unit “ca” (“heaven”) becomes apparent. 

We believe, the foregoing manifests both the logos and aesthetics of 

Rustaveli, however, things still remain to be discussed. Neither will the 

remaining part of our research escape the unification of these two major 

domains [logos and aesthetics]. E. Khintibidze notes: “a great deal of attention 

has been given to the issues of Rustaveli’s worldview in the Georgian scholarly 

literature. Frequently, a certain line, a motif or a problem in The Knight in the 
Panther’s Skin has led to a research topic with reference to the worldview. Ho-

wever, in most cases, the attitudes of scholars towards these research problems, 

consciously or subconsciously, develop against the background of a general idea 

on Rustaveli’s worldview” [15, p. 33]. Indeed, it is difficult to disagree with the 

scholar’s opinion when realizing that the discussion merely on the forms with 

tmesis or the alliteration of the “c” sound in the above-quoted lines would 

neither resurface the depth of the topic nor assist us in accurately unravelling a 

particular concept of the poet’s worldview. 

Another essential point to indicate in the case of alliterative phonics, in our 

opinion, is that such syntactic structures almost always allow us to identify a 

dominant lexical unit; the latter is what guides the thought model to which the 

other words are attached employing  a phoneme or a syllable. The lexical unit 

undertakes a guiding function, and often occurs in the form of the semantically 

principal stem in combinations of poetic phrases. “ca” is this type of 

designation; it does not merely denote a material thing, rather it is an image of 

a divine idea. It acquires domination through such dualism in the above-cited 

lines. But the point is that the very “ca” has two different semantic paths both in 

the Georgian language of the Rustaveli era and the modern Georgian. In brief, it 

is a homonym and in one instance it assumes the function of denoting heaven, 

while in another – it is a particle, one of the main functions of which is to 

indicate emphasis. As Ak. Shanidze remarks, “one of the functions of the ca 

particle is to emphasize the word to which it is attached to” [11, p. 611]. 

What are we dealing with when Rustaveli employs ca with his inherent 

authenticity, inserting it into a split verbal form in the final line of Davar’s 

suicide scene [“She struck herself with a knife, died (mo-ca-k’vda), fell in a 



Inga Sanikidze 

Towards Understanding Tmesis in the Lineof The Knight in the Panther’s Skin 

 258 

stream of blood”]? What does the author of measured poesy want to say here? 

Maybe the intent here is only to emphasize Davar’s death and suggest that she 

“indeed died”, or maybe also to indicate that the woman who perceived “the 

Heavenly Harmony” is drawn towards heaven after the completion of the soul’s 

departure phase; thus, as we interpret, Davar, equipped with the divine 

knowledge, returns to heaven. [*mo-cad-k’vda (died departing towards heaven)]. 

Generally, The Knight in the Panther’s Skin emerges before us with its flow of 

homonymous rhymes. Also from this point of view, Rustaveli transcends the 

limits of a poet and no wonder that the “ca”, with its double entendre, displayed 

in this line has more than one meaning. Rustaveli had already suggested that 

Davar had been provided with divine wisdom through her senses or the light of 

the heart [“who knows even heaven (caca icis) by her sorcery”], therefore, from 

our perspective, we would refrain from finding fault with her judgement. She 

leaves the human bias or partiality beyond the bounds of the mantle of the 

prosecutor-judge and remains as fierce and firm as the supreme God at the time 

of the divine judgement. The text clearly indicates that when it comes to the 

deliverance of justice and law, she as a judge has no sentiments regarding 

either her brother or her foster daughter. And yet, who were those whom she 

has undertaken to judge when confronted by unfair accusation on the part of 

Parsadan ["I told her God's, she has caught her in the devil's net”: 7, p. 116, 

stanza 567]; who if not for her brother and her brother’s daughter, her closest 

blood relatives? In such a case, human temptation, and surrender to passion 

could have eased the verdict by Davar, however, no such action occurs in the 

poem. The judgement by a black woman [“a black woman was of no avail, she 

could not heal her wounds”: 7, p. 118, stanza 572] is divine and, even if not 

absolute, it embraces divinity, reaching the heaven just like the committed 

crime [“Tsitsola’s wrongdoing reaches up to heaven”, - Vazha-Pshavela]. The 

latter will not be able to escape God’s Last Judgement. The judgement seems to 

be impartial, rigid, uncompromising and flawless. Davar’s earthly mission has 

been accomplished, therefore, she gets engulfed in a stream of blood [“fell in a 

stream of blood”]. Sins and cleansing from sin are inherent in the human setting 

and, as mentioned above, a soul is drawn towards heaven through the vertical 

earth-to-heaven path. The wisdom arrived from heaven must be taken by the 

heaven itself, such interrelationship is arc-shaped just the same way as the c 



ქართველოლოგი – THE KARTVELOLOGIST 

29, 2021-2022 

 259 

grapheme itself already in the Mkhedruli alphabet and, most importantly, we 

believe, such interpretation is constructing the Rustvelian concept of the world. 

Once again, Davar… Parsadan is well aware that she has embraced the 

divine wisdom [“to her the king gave his child to be taught wisdom”: 7, p. 86, 

stanza 323]4, therefore, the Indian ruler entrusts the learned woman (who can 

perceive through her senses) with the task of the upbringing of his daughter; 

however, bias did have consequences, clouding king’s eyes, dragging him into a 

swamp of injustice as he found Nestan’s governess aunt guilty. He aimed at 

getting his daughter intact out of muddy waters that were burdened with sin. 

Parsadan put an end to justice and found shelter in Cain – prepared his own 

damned soul and body for killing his own sibling. Could all this be left unnoticed 

by heavenly justice, in this case, Davar? The righteous earth-born has come to a 

dead-end, and the way out depends on the perception of the widowed female 

sage. The governess who once had been wedded in Kajeti had to go through the 

heavenly trial; and we have the benefit of seeing an unusually dramatic scene of 

Davar’s justice unfolding in front of us. We think that Rustaveli’s worldview and, 

at the same time, his civic stance are concentrated in Davar, the reality evolves 

into a creative endeavour, and the poet delivers his message through concealed 

(/creative) clarity. It is not our intention to insist that Rustaveli applies the only 

realistic model while shaping this character (just as in other instances) and 

represents the tragedy of only David V or Prince Demna in the image of Davar 

[see below]. On the contrary, we believe that the divine extract is made by 

mixing the kinds in the winepress of his consciousness, thus unveiling an 

absolutely brilliant mixture of colours created by the greatest artist. In this 

case, we intended to claim that the failure to identify Rusudan5, the sister of 

George III of Georgia in a general image of Davar’s character would be due to 

the inability to recognise her when dealt with by any scholar, however, as we 

believe, “Davar-Rusudan” is just a battle shield, masterfully used by Rustaveli. 

                                                      
4  The following statement by T. Khvedeliani is the only thing we can unconditionally agree 

with: “Davar is not the Kadj, the sorcerer or the servant of evil, rather she is the 
personification of wisdom. She is the one who is bringing Nestan up… at the same time, 
surpassing her in terms of knowledge” [14, p. 154-155]. 

5 The account of Queen Tamar’s first historian reads: “and Queen Rusudan behaved in a 
seemly manner towards her foster-daughter as well as towards her own self” [3, 29]; or 
Vakhushti Batonishvili notes: “... Queen Rusudan, Tamar’s aunt and governess” [1, p. 
173]. 



Inga Sanikidze 

Towards Understanding Tmesis in the Lineof The Knight in the Panther’s Skin 

 260 

The message of the poet has different depths; Rustaveli’s easel is stable, and it 

will not even slightly sway under the weight of colours and models created on 

the artist’s easel board. 

For greater clarity, what could also be inferred about Davar? David 

Tserediani claims: “Davar is the king’s sister. But why exactly the king’s sister? 

What is the urgency that dictates such closest kinship ties? The urgency that is 

even reflected in the name “Da-var”. Da var (“I am a sister”), for whom torture 

and death are waiting at the hands of her own brother, so I would prefer killing 

myself to being killed in such a gruesome way” [13, p. 19]. We should have in 

mind that what is a clear present moment for Rustaveli, remains slightly 

ambiguous for us, though, not in a way that would let us miss the full extent of 

the tragedy that occurred at the royal court in the poet’s lifetime. “Insinuation is 

rather tricky”, remarks the scholar and underlines the wrongdoing, committed 

by George III of Georgia within the frame of domestic policy. We indeed agree, 

however, we will simply look into The Georgian Chronicles ("Life of Kartli") from 

the same perspective and listen to the points of view proposed in history, in 

order to add another dimension to the image of “Da-var”. 

The brief record by the chronicler of The Georgian Chronicles, the 

contemporary of Lasha Giorgi (also known as George IV of Georgia), concerning 

the accession of David V to the throne and his reign in six months [“His son 

David (son of Demetre I) was made king. He reigned for six months and died”: 

4, p. 366] is tendentious, emphasizing the claim concerning supremacy of the 

royal branch of George III of Georgia. The political battle, instigated to win the 

throne at the Bagrationi royal court, was a result of the violation of the law of 

succession to the crown which has been in force hitherto and the introduction of 

a new rule thereof. As R. Metreveli states, “according to the Georgian feudal 

law, since the 9th century CE, the establishment of reign in Georgia has 

depended on the direct inheritance and primogeniture. The very rule of throne 

inheritance has been introduced as a stable norm” [5, p. 75]; however, the 

precedent incorporated in the will of David the Builder (dated 1125) which, 

within the realm of possibility, would imply the accession of his younger son 

(Tsvata) to the throne, let the country to immerse itself into the vicissitudes of 

the dynasty, becoming a battlefield for a merciless war. Here we will refrain 

from an in-depth investigation of history, however, the fact is that George III of 

Georgia, the youngest son of Demetre I seizes the throne of the Bagrationi 



ქართველოლოგი – THE KARTVELOLOGIST 

29, 2021-2022 

 261 

dynasty due to some reasons. He rejects the established law of succession and, 

following the revolt led by the Orbelis (1177), treats Demna, the son of David V 

of Georgia in an intolerably cruel way. The historical source reads: “…the 
Orbelis were tempted out and slain. Demetre was locked up in the fortress of 

Kldekari, and later his eyes were gouged out, after which he died. He was 

buried in Mtskheta” [4, p. 367]. According to the traditional feudal law, blinded 

and castrated Demna was a direct heir to the throne. Given the foregoing, no 

wonder he participated in the revolt and engaged in an armed confrontation 

against his uncle. Surely, Demna was skillfully removed from the throne 

deprived of the right to be buried in the burial ground of the Bagrationi dynasty 

in Gelati. We believe, this brief historical excursus is enough to appreciate 

Davar’s justice or simply to ask for the day of judgment to come. We think the 

Davar episode is, indeed, the judgment day – the heaven is roaring and 

thundering with wisdom and righteousness, descending upon the sinners.  Both 

injustice and blood that has been shed call upon heaven for restitution for past 

injustice. Here again, Tserediani and our version of his concept – whether it be 

your sister, your nearest kin, your brother or your nephew, just what are you 

doing? Unbiased judgement must perfectly balance the scale pans, and allot 

their share of Golgotha to everyone in this world, sending them on their way to 

pay back in blood, and shaping the spirit of Davar (that fulfils the divine justice) 

into an arc in heaven - *mo-ca[d]-k’vdes. 

We believe, the position as well as the worldview of Rustaveli as a 

contemporary of his era, in this respect, is explicit. The breach of the feudal law 

of succession was a senseless mistake made from the very beginning, dragging 

the country down to the depths of immorality (leading to internal disturbances 

and political discord); because of this, Rustaveli was greatly saddened and these 

distressing troubles never ceased to exist. He was creating the poem to praise 

Tamar, meanwhile suggesting his own narrative either within the tale about 

India or when continuing the story of Mulghazanzari. 
 

  “My grandfather shared his territory between my father  
and uncle. 

   In the sea is an island, this he said was my share”  

[7, p. 121, stanza 593],- 
 



Inga Sanikidze 

Towards Understanding Tmesis in the Lineof The Knight in the Panther’s Skin 

 262 

Says Pridon distressed and hurt due to his quarrelling uncle and adds: “I did not 

give it up to them, they quarrelled with me”. 

Rustaveli, spanning across the centuries, was still the son of his time 

(Chronos), therefore, everyone – Parsadan and Pridon’s uncle or uncle’s sons 

were judged by his measure [“With his sword he cast down both his cousins, / 

he cut their hands clean off; thus he crippled them”: 7, p. 125, stanza 609], 

while Davar and, at times, Pridon himself or Tariel sat on a chair of judgment; 

and when in this earthly world, the judgement that brings a dry tree to life is 

nowhere to be found, yet the justice of the supreme God remains the only hope 

of men. When looking at the reasoning, it becomes obvious that there is a solid 

basis for the ascension of Davar’s soul to heaven, the soul depleted by sins of 

the flesh. 

Yes, everything in the literary fabric of The Knight in the Panther’s Skin is 

articulated in a different way and dubious deeds are concealed by the hand of a 

master. Our commentary on only one line of the poem will not cover everything 

we would like to discuss. However, we will keep the remaining research 

material for a later time (as our proposed perspective has been examined in 

greater detail); and, as a closing statement, we would note that what genuine 

mastery requires is not just copying the reality in a naturalistic way, rather it is 

choosing a creative labyrinth and entrusting the reader with finding the way out 

of it.  

 

 

Bibliography 

 

1. Batonishvili Vakhushti, Description of the Kingdom of Georgia, The Georgian 
Chronicles, vol. 4 (text edited by S. Qaukhchishvili), Sabchota Sakartvelo, 

Tbilisi, 1973. [ბატონიშვილი ვახუშტი, „აღწერა სამეფოსა საქართველოსა“, 

„ქართლის ცხოვრება“, IV (ს. ყაუხჩიშვილის გამოცემა), „საბჭოთა სა-

ქართველო“, თბ. 1973]. 

2. Imnaishvili, Iv., Concordance-Lexicon of the Georgian Gospels, edited by Ak. 

Shanidze, TSU Press, Tbilisi, 1986. [იმნაიშვილი, ივ., ქართული ოთხთავის 

სიმფონია ლექსიკონი, აკ. შანიძის რედაქციით, თსუ გამომცემლობა, თბ. 

1986]. 



ქართველოლოგი – THE KARTVELOLOGIST 

29, 2021-2022 

 263 

3. Histories and Eulogies of the Sovereigns, The Georgian Chronicles, vol. 2 (text 

edited by S. Qaukhchishvili), Sabchota Sakartvelo, Tbilisi, 1959. [„ისტორიანი 

და აზმანი შარავანდედთანი“, „ქართლის ცხოვრება“, II (ს. ყაუხჩიშვილის 

გამოცემა), „საბჭოთა საქართველო“, თბ. 1959. 

4. The Georgian Chronicle: The Period of Giorgi Lasha, vol. 1 (text edited by S. 

Qaukhchishvili), Sakhelgami, Tbilisi, 1955, pp. 364-371. [ლაშა-გიორგის-

დროინდელი მემატიანე, „ქართლის ცხოვრება“, ტ. I (ს. ყაუხჩიშვილის 

გამოცემა), „სახელგამი“, თბ.,1955, გვ. 364-371]. 

5. Metreveli, R., Queen Tamar [Political-Cultural and Socioeconomic Overview 

of the Era], Ganatleba, Tbilisi, 1991. [მეტრეველი, რ., მეფე თამარი (ეპოქის 
პოლიტიკურ-კულტურული და სოციალურ-ეკონომიკური მიმოხილვა), „გა-

ნათლება“, თბ. 1991]. 

6. Pataridze, R., Kartuli Asomtavruli (Georgian Asomtavruli Alphabet), 

Nakaduli, Tblisi, 1980. [პატარიძე, რ., ქართული ასომთავრული, „ნაკა-

დული“, თბ. 1980]. 

7. Shota Rustaveli, The Knight in the Panther’s Skin [dedicated to the 800th 

birth anniversary of Shota Rustaveli], Sabchota Sakartvelo, Tbilisi, 1966. 

[რუსთაველი შოთა, „ვეფხისტყაოსანი“ (მიძღვნილი შოთა რუსთაველის და-

ბადებიდან 800 წლისთავისადმი), „საბჭოთა საქართველო“, თბ. 1966.  

8. Siradze, R., From the History of Georgian Aesthetic Thought, Khelovneba, 

Tbilisi, 1978. [სირაძე, რ., ქართული ესთეტიკური აზრის ისტორიიდან, 

„ხელოვნება“, თბ. 1978]. 

9. Sulava, N., The Knight in the Panther’s Skin – Metaphor, Symbol, Allusion, 

Enigma, Nekeri, Tbilisi, 2009. [სულავა, ნ., „ვეფხისტყაოსანი“ − მეტაფორა, 

სომბოლო, ალუზია, ენიგმა, „ნეკერი“, თბ. 2009]. 

10. The Two Final Redactions of the Georgian Gospels, edited by Iv. Imnaishvili, 

TSU Press, Tbilisi, 1979. [ქართული ოთხთავის ორი ბოლო რედაქცია, ივ. 

იმნაიშვილის გამოცემა, თსუ გამომცემლობა, თბ. 1979]. 

11. Shanidze, Ak., Fundamentals of Georgian Grammar, TSU Press, Tbilisi, 

1973. [შანიძე, აკ., ქართული ენის გრამატიკის საფუძვლები, თსუ გამომ-

ცემლობა, თბ. 1973]. 
12. Shanidze, Ak., mca Particle in Old Georgian, vol. 2 [Works in Twelve 

Volumes], Metsniereba, Tbilisi, 1981, pp. 37-38. [შანიძე, აკ., მცა ნაწილაკი 
ძველ ქართულში, ტ. II (თხზულებანი თორმეტ ტომად), „მეცნიერება“ თბ., 

1981, გვ. 37-38]. 



Inga Sanikidze 

Towards Understanding Tmesis in the Lineof The Knight in the Panther’s Skin 

 264 

13. Tserediani, D., This Persian Tale: Collection of Works, Anarekli, Nekeri, 

Tbilisi,  2005. [წერედიანი, დ., ესე ამბავი სპარსული: შრომების კრებული 

„ანარეკლი“, „ნეკერი“, თბ. 2005]. 

14. Khvedeliani, T., For Interpretation of Davar’s Image: Collection of Academic 

Works – Shota Rustaveli, vol. 1, Shota Rustaveli Institute of Georgian 

Literature, Tbilisi, 2000, pp. 154-166. [ხვედელიანი, თ., დავარის სახის 

ინტერპრეტაციისათვის: სამეცნიერო შრომების კრებული – შოთა რუსთავე-

ლი, ტ. I, შოთა რუსთაველის სახ. ქართული ლიტერატურის ინსტიტუტი, 

თბ., 2000, გვ.154-166.]. 

15. Khintibidze, E., The Medieval and Renaissance Trends in Rustaveli’s 
''Vepkhistkaosani’’ (The Knight in the Panther’s Skin), TSU Publishers, 

Tbilisi 1993. [ხინთიბიძე ე., შუასაუკუეობრივი და რენესანსული „ვეფხის-

ტყაოსანში“, თსუ გამომცემლობა, თბ.1993]. 
 

Passages from the English versions of the poem are quoted from: 

• Coffin L., The Knight in the Panther Skin, “Poezia Press”, Tbilisi, 2015. (In 

English). 

• Wardrop M. S., The Man in the Panther’s Skin by Shota Rustaveli, 1912. 

Tbilisi: reprinted by Nekeri Publishers, 2005. (In English). 



ქართველოლოგი – THE KARTVELOLOGIST 

29, 2021-2022 

 265 

ქართველოლოგი THE KARTVELOLOGIST 

 
კვლევები: რუსთველოლოგია 

 
 

ვეფხისტყაოსნის სიმბოლისტური  
რეცეფციის ერთი შემთხვევა1 

 
 

 
 
 

კოტე ლომიძე 
დოქტორანტი 
ივანე ჯავახიშვილის სახელობის თბილისის  
სახელმწიფო უნივერსიტეტი 
 
 

 
რეზიუმე: ვალერიან გაფრინდაშვილის თეორიული თვალსაზრისების რეკონ-
სტრუქციისა და პოეტური ნაწარმოებების ანალიზის შედეგად გამოიკვეთა, რომ 
ვ. გაფრინდაშვილს განზრახული აქვს რუსთაველის მითის შექმნა. იგი რუსთვე-
ლის შემოქმედებას რთავს საერთო მოდერნისტულ ნარატივში. “ვეფხისტყაო-
სანს“ გაიაზრებს ნიცშეს მიერ შემოთავაზებული შემოქმედების ორი საწყისის 
მიხედვით და პოემას აპოლონურ ნაწარმოებთა რიგს მიაკუთვნებს. 

პოეტი სარაინდო რომანებზე ალუზიით ავთანდილს კურტუაზული რომა-
ნების გმირს უკავშირებს (ყოველ შემთხვევაში, ლექსის განწყობა და კონტექ-
სტი ამგვარ ინტერპრეტაციას თავისუფლად იგუებს). ორიგინალურია ავთანდი-
ლის სახის რეცეფციაც – მკითხველის ცნობიერებაში მეგობრისათვის თავდადე-
ბულ რაინდად დამკვიდრებული ავთანდილი “წვიმის სპექტაკლში“ მიჯნურის 
სახედაა გააზრებული. 

 

 

საკვანძო სიტყვები: „ვეფხისტყაოსანი“; ვალერიან გაფრინდაშვილი; რეცეფ-
ცია; აპოლონური და დიონისური 

                                                      
1  კვლევა (PHDF-21-914) განხორციელდა შოთა რუსთაველის საქართველოს ეროვნული 
სამეცნიერო ფონდის მხარდაჭერით. 

 



კოტე ლომიძე 

ვეფხისტყაოსნის სიმბოლისტური რეცეფციის ერთი შემთხვევა 

 266 

მხატვრული ტექსტის აღქმასა და ინტერპრეტაციაზე უამრავი ფაქტორი 

ახდენს ზეგავლენას. კონკრეტული ეპოქის ფასეულობები, ესთეტიკური ღირე-

ბულებები, იდეალები თუ მისწრაფებანი ნაწარმოების განსხვავებულ გააზრე-

ბას განაპირობებს. უაღრესად საინტერესოა ამ კუთხით დაკვირვება იმგვარ 

ტექსტზე, რომელიც საუკუნეებია მონაწილეობს ლიტერატურულ პროცესში. 

ქართული კულტურის ისტორიაში კი ამგვარი ნაწარმოების საუკეთესო ნიმუში, 

რასაკვირველია, არის რუსთველის “ვეფხისტყაოსანი“. 

რა მიზანი შეიძლება ჰქონდეს ამ ტიპის ძიებას? გარდა იმისა, რომ ამგვა-

რი კვლევა გამოავლენს შესასწავლი ნაწარმოების ზეგავლენის ხარისხს მწერ-

ლობაზე და ნათელს მოჰფენს განსახილველი ნაწარმოების როლს ცალკეულ 

ავტორთა შემოქმედებასა თუ, ზოგადად, ლიტერატურის ისტორიაში, კვლევა 

საყურადღებოა იმითაც, რომ შესაძლებლობა მოგვეცემა, დავაკვირდეთ, რა 

გავლენას ახდენს გარემო ტექსტის ინტერპრეტაციაზე და რა განაპირობებს ერ-

თი ნაწარმოების განსხვავებულ წაკითხვას სხვადასხვა ეპოქაში. ამგვარი დაკ-

ვირვება კი, ფაქტობრივად, სხვადასხვა ეპოქის იდეურ-მსოფლმხედველობრივ, 

ესთეტიკურ თუ ეთიკურ ღირებულებებზე დაკვირვებასაც გულისხმობს, რაც 

ქართული აზროვნების ისტორიის თვალის გადევნების შესაძლებლობასაც იძ-

ლევა. 

რუსთველის პოემის პირველ ინტერპრეტაციებს ვხვდებით “ვეფხისტყაოს-

ნის“ გაგრძელებებში. როგორც რუსთველოლოგიურ ლიტერატურაშია მითითე-

ბული, “გამგრძელებელი არაა ყალბისმქმნელი და საგანგებოდ არ ცდილობს 

რუსთველისად გაასაღოს თავისი ნასაქმი, იგი ინარჩუნებს საკუთარ 

სამყაროს“ [6, გვ. 77]. მაგალითად, ინტერპოლატორისათვის უცხოა ცენტრა-

ლიზებული მონარქიის იდეა, რაც რუსთველისათვის, პოლიტიკური კონტექსტი-

დან გამომდინარე, სრულიად ბუნებრივი იყო (ე. ხინთიბიძე). მაშასადამე, ინ-

ტერპოლატორი საკუთარი ეპოქის ესთეტიკის კვალობაზე გაიაზრებს პოემის 

ტექსტს. ამდენად, ჩვენთვის ცნობილ “ვეფხისტყაოსნის“ პირველ რეცეფციად 

შეიძლება მივიჩნიოთ რუსთველის პოემის გაგრძელებები. ამ მხრივ “ვეფხის-

ტყაოსანს“ არც შემდგომ ხანებში მოჰკლებია ყურადღება. ე. წ. აღორძინების 

ეპოქაში რუსთველის პოემის არაერთ რეცეფციას შევხვდებით – იქნება ეს არ-

ჩილ მეფის თეორიული შეხედულებები სპარსოფილური ტენდენციების დასაძ-

ლევად თუ ვახტანგ მეექვსის მიერ პოემის ქრისტიანული ეგზეგეზა, რაც იყო 

“ვეფხისტყაოსნის“ დაცვის მცდელობა კლერიკალთა გარკვეული წრისაგან.  

ყველა ეპოქისა თუ მნიშვნელოვანი ავტორის მიერ რუსთველის პოემის 

მეტ-ნაკლებად ორიგინალური რეცეფციის ანალიზს სჭირდება ხანგრძლივი 



ქართველოლოგი – THE KARTVELOLOGIST 

29, 2021-2022 

 267 

კვლევა-ძიება. მკითხველის ყურადღება მინდა შევაჩერო მოდერნიზმის ეპოქა-

ზე, რომელიც უაღრესად რთულია და ხასიათდება სულიერი ძიებებითა და 

მსოფლმხედველობრივი გარდატეხებით, რაც, რა თქმა უნდა, აისახა კიდეც მო-

დერნისტ ავტორთა მიერ კლასიკური ტექსტების რეცეფციაში. 

წინამორბედთაგან სრულიად განსხვავდება მოდერნისტ პოეტთა დამოკი-

დებულება რუსთველის პოემისადმი. ცისფერყანწელები წარსულისადმი კრიტი-

კულ მიმართებას ამჟღავნებენ და მკვეთრად უპირისპირდებიან წინა თაობის 

შემოქმედებს. არცთუ იშვიათად უარყოფით პოზიციას გამოხატავენ როგორც 

ქართველი, ისე უცხოელი კლასიკოსების მიმართ. ამ ყოველივეზე მეტყველებს 

მათი არა მხოლოდ პოეტური მემკვიდრეობა, არამედ ლიტერატურული მანი-

ფესტები და წერილები. ამ ფონზე განსაკუთრებით საყურადღებოა ის ინტერესი 

“ვეფხისტყაოსნის“ მიმართ, რაც მათ გამოიჩინეს. 

რუსთველის პოემა ცისფერყანწელთა არაერთი ლექსის დაწერის იმპულ-

სად ქცეულა, ასევე, მრავლადაა “ვეფხისტყაოსანზე“ რეფლექსია მათ ლიტერა-

ტურულ წერილებში. ვალერიან გაფრინდაშვილი, ცისფერყანწელი პოეტი და 

სიმბოლიზმის თეორეტიკოსი, ესეში “დავით გურამიშვილი“ აცხადებს: “თანა-

მედროვე პოეზია უბრუნდება წარსულს“ [2, გვ. 16]. წარსულში კი მას ეგულება 

უპირველესად  რუსთველი, რომელთან მიახლოებაც არაა მარტივი: 

“რუსთაველი ჩვენთვის არის დაკეტილი სასახლე, ამ სასახლეს გაუგებარი 

სიტყვები სდარაჯობენ, როგორც ლომები“ [2, გვ. 10]. “ვეფხისტყაოსნის“ რე-

ცეფცია ცისფერყანწელთა შემოქმედებაში ვრცელი საკითხია. ვალერიან გაფ-

რინდაშვილის კონცეფციის ანალიზით შევეცდები პრობლემასთან მიახლოებას 

და ერთი ლექსის მაგალითზე განვიხილავ “ვეფხისტყაოსნის“ მოდერნისტული 

რეცეფციის ზოგიერთ ასპექტს. 

სანამ საკითხის განხილვაზე გადავალ, საჭიროდ მიმაჩნია ორიოდე სიტყ-

ვით იმის შეხსენება, რომ ვ. გაფრინდაშვილი, გარდა სიმბოლისტი პოეტისა, 

არის სიმბოლიზმის თეორეტიკოსი და მის წერილებსა თუ დეკლარაციებში გა-

მოთქმული მოსაზრებებით შეგვიძლია პოეტის ესთეტიკური შეხედულებებისა 

თუ პოეტური კონცეფციის რეკონსტრუქცია, რაც, თავის მხრივ, საყურადღებოა 

მისი პოეტური ტექსტების შესწავლისას, რადგან თეორეტიკოსი ვ. გაფრინდაშ-

ვილის შეხედულებები მინიშნების პოეტიკით ასახვას პოვებს პოეტ ვ. გაფრინ-

დაშვილის ლექსებში. ამდენად, ჩემი წერილის მიზანს ამგვარი  კომპლექსური 

ანალიზის მცდელობა წარმოადგენს. 

ვ. გაფრინდაშვილის მიზანია “წარსულის დაბრუნება“, ხოლო ეს მნიშვნე-

ლოვანი მისია, მისი აზრით, მწერლობამ უნდა შეასრულოს. “იწყება ქართულ 



კოტე ლომიძე 

ვეფხისტყაოსნის სიმბოლისტური რეცეფციის ერთი შემთხვევა 

 268 

პოეზიაში რუსთაველის და ძველი პოეტების რენესანსი“, რაც წარსულის დაბ-

რუნების გზაზე ერთ-ერთ უმნიშვნელოვანეს მოვლენად შეიძლება ჩაითვალოს. 

“წარსულის დაბრუნებან ვ. გაფრინდაშვილისათვის, ჩემი აზრით, უპირატესად 

სწორედ რუსთველის დაბრუნებას გულისხმობს. ამაში მოიაზრება როგორც სა-

კუთრივ ტექსტთან მიახლოება, ასევე რუსთველის შემოქმედების სიმბოლის-

ტურ მითოსში ჩართვა, ევროპელ მოდერნისტთა და სიმბოლისტურ სახეთა 

მსგავსად “ვეფხისტყაოსნის“ სამყაროს – რუსთველის პოემის პერსონაჟების, 

ტოპონიმებისა თუ სხვა რეალიების – საერთო მოდერნისტულ მითოპოეტურ 

სამყაროში სრულფასოვანი მონაწილეობა. სწორედ ამიტომ ვ. გაფრინდაშვილი 

ცდილობს საკუთარ პოეზიაში განახორციელოს თეზისი, რომელიც შემდეგნაი-

რადაა ფორმულირებული 1922 წლით დათარიღებულ წერილში “დეკლარაცია 

(ახალი მითოლოგია)“ – “ქართულმა პოეზიამ უნდა შექმნას რუსთაველის 

მითი“ [3, გვ. 12]. მაია ჯალიაშვილის მართებული აღნიშვნით, “ცისფერყანწე-

ლების მიერ შექმნილ “ახალ მითოლოგიაში“ რუსთველს უპირველესი ადგილი 

ეკავა“ [7, გვ. 347]. 

1918 წლით დათარიღებული ლექსი “წვიმის სპექტაკლი“ ლირიკული 

გმირის “წვიმის ქსოვილით“ აღფრთოვანებით იწყება. ავდრის მიუხედავად, პო-

ეტის წარმოსახული სურათი მკითხველს პოზიტიურ მოლოდინს უჩენს – “თით-

ქოს ასული ლამაზი და ფრთადათოვლილი, // უცდის ღიმილით ამ ავდარში 

თავის ავთანდილს“, მაგრამ ეს მშვენიერი სურათი დიდხანს ვერ გაიტაცებს 

სხვა ოცნებით შეწუხებულ ლირიკულ გმირს და განწყობის ცვლილებას მოს-

დევს სიზმარეული სვლა “ძველი მგოსნებისა“, რომელთა მიმართაც ზეცა შეუბ-

რალებელია: 
 

 

“წინ მიდის, როგორც მეფე ლირი თვითონ ვერლენი 

და იმას უკან მიჰყვებიან განწირულები 

რემბო, როლინა, კორბიერი, პაოლო ჩვენი, 

და ყოველ ცეცხლით არ იწვიან მათი გულები“  

[5, გვ. 72] 
 

მათ, ლექსის ექსპოზიციაში წარმოსახული ავთანდილისგან განსხვავე-

ბით, “არა ჰყავთ გვერდში მომხიბლავი მანდილოსნები“, აღნიშნული ფრაზა 

მცირედი ცვლილებით კვლავ მეორდება ტექსტში და ფაქტობრივად რეფრენის 

ფუნქციას ასრულებს, რაც მკითხველს აიძულებს მეტი ყურადღება დაუთმოს 

დასახელებულ ტაეპს. მართლაც, ზემოხსენებული სტრიქონების ვარიაცია – 

“არა ჰყავთ გვერდში ტურნირების მანდილოსნები“ – ლირიკული გმირის ესთე-



ქართველოლოგი – THE KARTVELOLOGIST 

29, 2021-2022 

 269 

ტიკური პოზიციის დაზუსტებაში გვეხმარება და, ჩემი აზრით, ამ განმეორების 

მეშვეობით მეტ სიცხადეს იძენს პირველ სტროფში გაელვებული ავთანდილის 

მხატვრული სახეც. “ტურნირების მანდილოსნები“, ვფიქრობ, ალუზიაა სარაინ-

დო რომანებზე. ტიპური კურტუაზულ რომანის პროტაგონისტია დედოფალსა 

თუ დიდგვაროვან ქალბატონზე გამიჯნურებული რაინდი. ქალი ხშირ შემთხვე-

ვაში ესწრება კიდეც სარაინდო ტურნირს და რაინდი მას უძღვნის ასპარეზობა-

ში მიღწეულ წარმატებას. 

რას შეიძლება გულისხმობდეს საანალიზო ლექსში, ერთი მხრივ, კურტუა-

ზულ რომანის ალუზია და, მეორე მხრივ, ასევე შუა საუკუნეების რაინდული 

რომანის2 გმირის – ავთანდილის – სახის გაელვება და რა მიმართებას ამყარე-

ბენ დასახელებული მხატვრული სახეები ლექსში მოხსენიებულ მოდერნისტ 

ავტორებთან? 

1922 წლით დათარიღებულ წერილში “ორი სტიქია“ ვ. გაფრინდაშვილს 

მოჰყავს ამგვარი ანალოგია: “არიან ბედნიერი და დაწყევლილი პოეტები პოე-

ზიაში ისე, როგორც ბუნებაში არის ორი სტიქია, ორი საწყისი – აპოლონიური 

და დიონისიური“ [4, გვ. 1]. ჩემი აზრით, სწორედ ნიცშესეული დიქოტომიის  

კონტრასტია “წვიმის სპექტაკლში“ წარმოჩენილი. ერთი მხრივ, შუასაუკუნეე-

ბის ლიტერატურის სამყარო, რომელიც დასახელებულ ტექსტში აპოლონურ 

საწყისს აღნიშნავს და, მეორე მხრივ, დიონისური საწყისის გამომხატველი 

დაწყევლილი პოეტების მსვლელობა. ჩემს მოსაზრებას ამყარებს შემდეგი 

სტრიქონები “ორი სტიქიიდან“: “კოსმოსის ზედაპირი ნათელია და მშვენიერი. 

არიან პოეტები, როგორც პუშკინი, რუსთაველი, რომელნიც გვიჩვენებენ ამ ზე-

დაპირს, გვაბრმავებენ სხივებით და სიხარულით ათრთოლებენ ჩვენს ცქერას. 

ეს არის პოეზიის აპოლონიური სახე“ [4, გვ. 1]. ამის საწინააღმდეგოდ, 

დაწყევლილი პოეტები, “განწირული რაინდები“, როგორც ვ. გაფრინდაშვილი 

უწოდებს მათ ამავე სტატიაში, არიან საანალიზო ლექსში დასახელებული პოე-

ტები – ვერლენი, რემბო, როლლინა, კორბიერი. საყურადღებოდ მიმაჩნია თეო-

რიულ წერილში მათი მოხსენიება რაინდებად, რადგან ამ გარემოებით ხაზი ეს-

მება ჩემ მიერ განმარტებული მხატვრული სახის – “ტურნირების მანდილოსნე-

ბი“ – შუასაუკუნეების სარაინდო რომანებთან დაკავშირების მართებულობას. 

ზოგადად არაა უცხო მოდერნისტთათვის სათაყვანო სახელების რაინდებად 

                                                      
2 რასაკვირველია, რუსთველის პოემა შუასაუკუნეების სარაინდო რომანის ტიპურ ნიმუშს 
არ წარმოადგენს. ამასთან დაკავშირებით იხ. მ. ელბაქიძის ,,ვეფხისტყაოსნის ჟანრის 
განსაზღვრისათვის”: სჯანი, VIII, 2007. 



კოტე ლომიძე 

ვეფხისტყაოსნის სიმბოლისტური რეცეფციის ერთი შემთხვევა 

 270 

წარმოსახვა. მაგ., ვ. გაფრინდაშვილი “ფრაგმენტებში“ რაინდებად იხსენიებს 

ბოდლერსა და ლოტრეამონს. “წვიმის სპექტაკლში“ ნახსენები “ცა დაბურვი-

ლი“, რომელიც, ჩემი აზრით, სიმბოლისტური მარკერია, უპირისპირდება კოს-

მოსის ნათელ და მშვენიერ ზედაპირს, ხოლო  რუსთველი სწორედ ის შემოქმე-

დია, რომელიც, ვ. გაფრინდაშვილის სიტყვებით, კოსმოსის ნათელ ზედაპირს 

გვიჩვენებს.  

გარდა ამისა, ვფიქრობ, ავთანდილად წარმოსახული პერსონაჟი, რომელ-

საც “წვიმაში უცდიან“, ლირიკული გმირის ცნობიერებაში ერთგვარად უკავშირ-

დება შუასაუკუნეების რომანის რაინდს, ხოლო მასთან კონტრასტს ქმნიან 

დაწყევლილი პოეტები, რომელთაც “არა ჰყავთ გვერდში ტურნირების მანდი-

ლოსნები“. ამგვარი დასკვნის გაკეთების საფუძველს მაძლევს, ერთი მხრივ, 

ზემოთ განხილული ალუზია და, მეორე მხრივ, ვ. გაფრინდაშვილის, როგორც 

სიმბოლიზმის თეორეტიკოსის, შეხედულება რუსთველზე. ავთანდილის სახის 

ამგვარი გააზრებაც სიახლეს წარმოადგენს ლექსის დაწერის დროს. ზოგადად, 

ავთანდილის დაკავშირებას დასავლურ სარაინდო რომანთან არათუ მხატ-

ვრულ შემოქმედებაში, რუსთველის შემსწავლელ მეცნიერებაშიც გვიან ვხვდე-

ბით3. რასაკვირველია, წარმოჩენილი კავშირი მინიშნებითაა გამოხატული, რო-

გორც ზოგადად მხატვრულ შემოქმედებას, და კერძოდ, სიმბოლისტურ პოეტი-

კას, ახასიათებს.  

ლექსში გვხვდება ავთანდილის სახის ტრადიციულისაგან განსხვავებული 

რეცეფცია. ჩემი ყურადღება მიიპყრო იმ ფაქტმა, რომ მოცემულ ტექსტში ავ-

თანდილი მიჯნურის სახეა, რაც განსხვავებულია მისი სახის ტრადიციული გა-

აზრებისაგან. მიუხედავად იმისა, რომ “ვეფხისტყაოსნის“ დასაწყისშივე ვეცნო-

ბით შეყვარებულ ავთანდილს (“მას თინათინის შვენება ჰკლვიდის წამწამთა 

ჯარისა“), იგი მაინც მეგობრისათვის თავგანწირულ რაინდად არის დამკვიდრე-

ბული მკითხველის ცნობიერებაში, ხოლო მიჯნურის ტიპური სახე რუსთველის 

პოემაში, ისევე, როგორც მკითხველის წარმოდგენაში, არის ტარიელი. ეს ლო-

გიკურიცაა, რადგან ავთანდილის სიყვარულს საფრთხე არ ემუქრება და ამდე-

ნად მის მხატვრული სახის ეს ასპექტი მკითხველის ცნობიერებაში ერთგვარად 

იჩრდილება. “ვეფხისტყაოსნის“ გმირთა ტრადიციული რეცეფციის  საილუს-

ტრაციოდ, ჩემი აზრით, კარგი მაგალითია აკა მორჩილაძის  ფრაზა ტექსტიდან 

“მეფე და მე“: “ამ მოგონილ ქვეყანას არაფერი სცხია ვეფხისტყაოსნის... ამ 

                                                      
3 იხ. ე. ხინთიბიძის ,,ავთანდილი და ლანსელოტი“: ვეფხისტყაოსნის იდეურ-მსოფლმხედვე-
ლობითი სამყარო, თბილისი, 2009, გვ 582-613. 



ქართველოლოგი – THE KARTVELOLOGIST 

29, 2021-2022 

 271 

ქვეყანას მოუკლეს ავთანდილები, მეგობრის დასახმარებლად წასული ბიჭები, 

ამ ქვეყანას მოუკლეს ტარიელები, მართლა შეყვარებული ბიჭები“ [1, B5]. რო-

გორც დავინახეთ, თანამედროვე მწერალი მეტაფორად აქცევს ქართველ 

მკითხველთა მიერ გაზიარებულ თვალსაზრისს “ვეფხისტყაოსნის“ გმირებზე. 

ავთანდილის სახის ტრადიციულისაგან განსხვავებული რეცეფცია შემთხვევი-

თი რომ არაა ვ. გაფრინდაშვილის ლექსში, ჩანს იქიდანაც, რომ 1919 წლით და-

თარიღებულ ტექსტში “წვიმის პროფილი“ კვლავ ჩნდება ავთანდილის სახე: 
 

“და თუ შევიქენ მე – ავთანდილი, 

მის მორჩილ ხელებს დავეუფლები.“ 

[5, გვ. 80] 
 

ავთანდილობა აქაც მიჯნურობის სახეა. საგულისხმოა, რომ ამ ლექსის 

სათაურშიც წვიმა ფიგურირებს და განწყობითაც ენათესავება ზემოთ განხი-

ლულ ტექსტს. კერძოდ, ავტორი კონტრასტის მეშვეობით ხატავს უსიხარულო 

რეალობასა და სასურველ პერსპექტივას, ხოლო ამ დაპირისპირებაში ავთან-

დილი ასოცირებულია სინათლესთან, მშვენიერებასა და ჰარმონიასთან. 

მოკლედ რომ შევაჯამო, ვალერიან გაფრინდაშვილის თეორიული თვალ-

საზრისების რეკონსტრუქციისა და პოეტური ნაწარმოებების ანალიზის შედე-

გად გამოიკვეთა, რომ ვ. გაფრინდაშვილს განზრახული აქვს რუსთაველის მი-

თის შექმნა. იგი რუსთველის შემოქმედებას რთავს საერთო მოდერნისტულ ნა-

რატივში. “ვეფხისტყაოსანს“ გაიაზრებს ნიცშეს მიერ შემოთავაზებული შემოქ-

მედების ორი საწყისის მიხედვით და პოემას აპოლონურ ნაწარმოებთა რიგს 

მიაკუთვნებს. პოეტი სარაინდო რომანებზე ალუზიით ავთანდილს კურტუაზუ-

ლი რომანების გმირს უკავშირებს (ყოველ შემთხვევაში, ლექსის განწყობა და 

კონტექსტი ამგვარ ინტერპრეტაციას თავისუფლად იგუებს). ორიგინალურია 

ავთანდილის სახის რეცეფციაც – მკითხველის ცნობიერებაში მეგობრისათვის 

თავდადებულ რაინდად დამკვიდრებული ავთანდილი “წვიმის სპექტაკლში“ 

მიჯნურის სახედაა გააზრებული. 

 

 

 

 

 



კოტე ლომიძე 

ვეფხისტყაოსნის სიმბოლისტური რეცეფციის ერთი შემთხვევა 

 272 

ბიბლიოგრაფია 

 

1. აკა მორჩილაძე, მეფე და მე (ავტობიოგრაფიის ნაწყვეტი): გაზ. “24 საათი“, 

N298, გვ. B5. 

2. გაფრინდაშვილი, ვ., დავით გურამიშვილი (პარალელები): ჟურნ. “მეოცნებე 

ნიამორები“, N4, 1920, გვ. 10-16. 

3. გაფრინდაშვილი, ვ., დავით გურამიშვილი (პარალელები): ჟურნ. “მეოცნებე 
ნიამორები“, N7, 1922, გვ. 9-12. 

4. გაფრინდაშვილი, ვ., ორი სტიქია: გაზ. “ბახტრიონი“, N4, 1922, გვ 1. 

5. გაფრინდაშვილი, ვ., ლექსები, პოემები, თარგმანები, ესსეები, წერილები, 

მწერლის არქივიდან, “მერანი“, თბილისი, 1990. 

6. ხინთიბიძე, ე., ვეფხისტყაოსნის იდეურ-მსოფლმხედველობითი სამყარო, 

“ქართველოლოგი“, თბილისი, 2009. 

7. ჯალიაშვილი, მ., რუსთაველის პოეტიკის რენესანსი ცისფერყანწელთა 
პოეზიაში: “VI საერთაშ. სიმპოზიუმი, ლიტერატურათმცოდნეობის თანამედ-

როვე პრობლემები“, შოთა რუსთაველის ქართული ლიტერატურის 

ინსტიტუტი, 2012, გვ. 344-350. 



ქართველოლოგი – THE KARTVELOLOGIST 

29, 2021-2022 

 273 

ქართველოლოგი THE KARTVELOLOGIST 

 
RUSTAVELI STUDIES 

 
 

One Occurrence of the Symbolic Reception  
of "The Man in the Panther’s Skin"1 

Kote Lomidze 
PhD Student 
Ivane Javakhishvili Tbilisi State University 

Abstract: As a result of the reconstruction of Valerian Gaprindashvili's 

theoretical views and the analysis of poetic works, it was outlined that V. 

Gaprindashvili intends to create a myth on Rustaveli. He discusses Rustaveli's 

literary work as the work with the aspects characteristic of modernism. He 

understands "The man in the panther skin" according to two origins of the 

creativity given by Nietzsche and attributes the poem to a series of Apollonian 

works. Via allusion of chivalry novels the poet links Avtandili to the heroes of 

courtesy novels. Reception of Avtandili’s image is also original – Avtandili 

perceived as the knight self-sacrificed to a friend, is conceived as an enamored 

character  in "Rain performance". 
 

 

Keywords: "The Man in the Panther’s Skin"; Valerian Gaprindashvili; Apollo-

nian and Dionysian; Reception. 

 
 

                                                      
1  This research [PHDF-21-914] has been supported by the Shota Rustaveli National Science 

Foundation of Georgia (SRNSFG). 

 



Kote Lomidze 

One Occurrence of the Symbolic Reception of "The Man in the Panther’s Skin" 

 274 

Many factors influence the perception and interpretation of a literary text. 

The values, aesthetic principles, ideals or aspirations of a particular epoch 

condition a different understanding of the literary work. It is noteworthy to 

explore a text that has participated in the literary process for centuries. The 

best example of such a literary work in the history of Georgian culture, of 

course, is Rustaveli's “The Man in the Panther’s Skin”. 

What purpose can this type of study have? Such a study will reveal the 

degree of influence of analytical literary work on creative writing, and shed light 

on the role of analytical work in the creativity of individual authors. In addition, 

in the history of literature, in general, such studies are also noteworthy as they 

allow exploring the ways the environment influences the interpretation of a text 

and the causes of the different reading of a literary work in different epochs. 

Such observation, in fact, implies the observation of the ideological worldview, 

aesthetic and ethical values of different epochs, which allows me to follow the 

history of Georgian thought. 

I find the first interpretations of Rustaveli's poem in the sequels of “The 

Man in the Panther’s Skin”. As it is indicated in the Rustvelological studies, “the 

sequeler is not a falsifier and does not try to pass off his work as belonging to 
Rustaveli’, he keeps his own world “[6, p. 77]. For example, an interpolator may 

find the idea of a centralized monarchy alien to him although it was completely 

natural for Rustaveli due to the political context (E. Khintibidze). Therefore, the 

interpolator understands the text of the poem in accordance with the aesthetics 

of his contemporary epoch. Thus, the sequels of Rustaveli's poem can be 

considered as the first reception of “The Man in the Panther’s Skin”. In this 

regard, “The Man in the Panther’s Skin” has not been deprived of attention in 

later periods either. In the so- called Renaissance epoch, there are many 

receptions of Rustaveli's poem – be it King Archil’s theoretical views on 

overcoming Persianophilic tendencies or Vakhtang VI's Christian exegesis of the 

poem which was an attempt to protect “The Man in the Panther’s Skin” from 

certain clericalists. 

The analysis of all epochs or the more or less original reception of 

Rustaveli’s poem by any important author requires lengthy research. I’d like to 

focus the reader's attention on the era of modernism, which is extremely 

complex and characterized by spiritual pursuits and worldview changes, which, 



ქართველოლოგი – THE KARTVELOLOGIST 

29, 2021-2022 

 275 

of course, were reflected even in the reception of classical texts by modernist 

authors. 

The attitude of modernist poets towards Rustaveli's poem is completely 

different from their predecessors. The poets of the movement of “Blue Horns” 

show a critical attitude towards the past and sharply oppose the creativity of the 

previous generation. It is not uncommon for them to express a negative attitude 

towards both Georgian and foreign classics. All these are evidenced not only in 

their poetic heritage but also in their literary manifestos and letters. Against 

this background, the interest they showed concerning “The Man in the 

Panther’s Skin” is especially noteworthy. 

The epic by Rustaveli has become the impetus for the “Blue Horns” poets 

to write many verses. There are also many reflections on “The Man in the 

Panther’s Skin” in their literary letters. Valerian Gaprindashvili, a “Blue Horn” 

poet and theoretician of symbolism, states in his essay “David Guramishvili”: 

“Modern poetry returns to the past” [2, p. 16]. In the past, he implies Rustaveli 

who is not easy to approach: “Rustaveli is a closed palace for us, this palace is 

guarded by incomprehensible words like lions” [2, p. 10]. The reception of “The 

Man in the Panther’s Skin” holds a large place in the works of the “Blue Horns” 

poets. By analyzing Valerian Gaprindashvili's concept, I’ll try to approach the 

problem and discuss some aspects of the modernist reception of “The Man in 

the Panther’s Skin” using the example of one verse. 

Before discussing the issue, it should be mentioned that in addition to 

being a symbolist poet, V. Gaprindashvili is a theoretician of symbolism, and, 

grounding on the standpoints expressed in his literary letters or declarations, I 

can reconstruct the poet's aesthetic views and poetic concept, which, in turn, 

are noteworthy regarding the study of his poetic texts, since the theoretician 

Gaprindashvili's views are reflected via poetic hints in the poet V. Gaprin-

dashvili's verses. Thus, the purpose of my study is to attempt such a complex 

analysis. 

V. Gaprindashvili's goal is to “return the past”, and this important mission, 

in his opinion, should be fulfilled by literature. “The renaissance of Rustaveli 

and old poets in Georgian poetry begins” which can be considered one of the 

most important phenomena on the way back to the past. In my opinion, for V. 

Gaprindashvili to “return the past” means the return of Rustaveli. This implies 

approaching the text, assigning Rustaveli's creative work to the symbolic 



Kote Lomidze 

One Occurrence of the Symbolic Reception of "The Man in the Panther’s Skin" 

 276 

mythology, like the European modernists and symbolic characters, the full 

participation of the world of “The Man in the Panther’s Skin” – characters, 

toponyms or other realia of Rustaveli's poem – in the common modernist mytho-

poetic world. That is why V. Gaprindashvili tries to implement the thesis in his 

own poetry formulated in a literary letter a “Declaration (New Mythology)” 

dated 1922 – “Georgian poetry must create the myth of Rustaveli” [3, p. 12]. 

According to Maia Jaliashvili: ”Rustaveli took the first place in the New 
mythology created by the Blue Horn movement“ [7, p. 347]. 

The poem ”Rain Performance“, dated 1918, begins with the lyric hero's 

admiration for the “rain cloth”. Despite the bad weather, the poet's imagined 

picture gives rise to a positive expectation – “as if the beautiful and snow-

winged young girl, // waits for her Avtandil with a smile in this bad weather” but 

this beautiful picture will not long infatuate the lyrical hero bored with other 

dreams. The change of mood is followed by a dream of “old poets”, towards 

whom the heaven is ruthless: 
 

"Verlaine goes forward as King Lear 

And is followed by the doomed 

Rimbaud, Rollinat, Corbiére, our Paolo, 
And their hearts do not burn with fire." 

[5, p. 72] 
 

Unlike Avtandil, who is depicted in the exposition of the poem, “they have 
no charming ladies accompanying them” – this phrase is repeated with minor 

changes in the text and, in fact, serves as a refrain, encouraging a reader to pay 

more attention to the named verse line. Indeed, the variation of the above lines 

“they do not have tournament ladies with them” helps me to clarify the aesthetic 

position of the lyrical hero and, in my opinion, through this repetition, Avtandil's 

artistic image depicted in the first strophe. I believe that the “tournament 

ladies“ is an allusion to chivalrous novels. The protagonist of a typical courtly 

novel is a knight enamoured of a queen or noblewoman. This lady often attends 

a tournament of knights, and the knight dedicates the success in the 

competition to her. 

What can be meant in the analytical verse, on the one hand, the allusion to 

a novel of courtly love and, on the other hand, the depiction of the hero of the 



ქართველოლოგი – THE KARTVELOLOGIST 

29, 2021-2022 

 277 

medieval chivalrous novel2 – Avtandil – and what relation do the named artistic 

characters have with the modernist authors mentioned in the verse?  

In an essay “Two Elements”, dated 1922, V. Gaprindashvili brings the 

following analogy: “There are happy and cursed poets in poetry, just as there 

are two elements in nature, two origins – Apollonian and Dionysian" [4, p. 1]. In 

my opinion, the contrast of the Nietzschean dichotomy is presented in the “Rain 

Performance”: on the one hand, the world of medieval literature, which denotes 

the Apollonian origin in the named text, and, on the other hand, the procession 

of the cursed poets manifesting the Dionysian origin. My opinion is supported by 

the following lines from “Two Elements”: “The surface of the cosmos is clear 

and beautiful. There are poets like Pushkin, and Rustaveli; they show this 

surface to us, blind us with rays and make us tremble with happiness. This is the 

Apollonian form of poetry" [4, p. 1]. On the contrary, the cursed poets, “doomed 

knights”, as V. Gaprindashvili refers to them in the same essay, are poets named 

in the analytical verse – Verlaine, Rimbaud, Rollinat, Corbiére. I consider it 

noteworthy that they are mentioned as knights in the theoretical paper since 

this fact underlines the correctness of linking the artistic image I have explained 

– “tournament ladies” – with medieval chivalrous novels. It is not generally 

uncommon for modernists to depict the worshipping characters as knights, e.g 

V. Gaprindashvili mentions Baudelaire and Lautréamont as knights in 

“Fragments”. The “overcast sky” mentioned in the “Rain performance”, which, 

in my opinion, is a symbolic marker, opposes the bright and beautiful surface of 

the cosmos, and Rustaveli is the very creator who, according to V. 

Gaprindashvili, shows the bright surface of the cosmos.  

In addition, I believe that the character, who is portrayed as Avtandil and 

who is “waited for in the rain,” is somehow associated with the knight of a 

medieval novel in the lyrical protagonist's consciousness, and the cursed poets 

who “have no tournament ladies next to them” form an opposition to him.” My 

conclusion is based, on the one hand, on the allusion discussed above and, on 

the other hand, on the view expressed by V. Gaprindashvili, as a theoretician of 

symbolism, on Rustaveli. This kind of understanding of Avtandil's image is also a 

                                                      
2 Rustaveli's poem is not a typical example of a medieval chivalrous novel. In this regard, 

see M. Elbakidze, To define the genre of “The Man in the Panther’s Skin”, Sjani, VIII, 
2007. 



Kote Lomidze 

One Occurrence of the Symbolic Reception of "The Man in the Panther’s Skin" 

 278 

novelty when writing a verse. In general, Avtandil's link with the Western 

chivalrous novel is found late not only in the creative work but also in Rustve-

lology studies3. Of course, the shown link is expressed through hints, as is 

characteristic of artistic creation in general, and symbolic poetics, in particular. 

In the verse, there is a reception of Avtandil's image, different from the 

traditional one. My attention was focused on the fact that in the given text, 

Avtandil is the image of an enamoured man which is different from the 

traditional understanding of his image. Although being   enamoured, Avtandil 

appears from the very beginning of “The Man in the Panther's Skin” (“The 

beauty of T’hinat’hin and of the host of her eyelashes was slaying him“ 
(translation by M.Wardrop), he is still perceived by the reader as a selfless 

knight ready to sacrifice himself for a friend. The typical lovelorn character in 

Rustaveli's poem is Tariel. This is logical, because Avtandil's love is not in 

danger and thus this aspect of his artistic image is somehow overshadowed in 

the reader's perception of him. In my opinion, Aka Morchiladze's phrase from 

“The King and I” is a good example to illustrate the traditional reception of the 

heroes of “The Man in the Panther’s Skin”: “here is nothing left of the Man in 

the Panther’s Skin about this fictional country... Avtandils were killed in this 
country, the boys who went to help a friend, Tariels, the truly enamoured boys, 

were killed in this country,” [1, B5]. Obviously, the contemporary writer turns 

the view of Georgian readers to the characters of “The Man in the Panther's 

Skin” into a metaphor. A reception of Avtandil's image different from the 

traditional one is not accidental in V. Gaprindashvili's verse, that can be seen 

from the fact that in the text dated 1919, “Rain profile”, Avtandil appears again: 

“And if I become Avtandil, 
I’ll take possession of his obedient hands.”  

[5, p. 80] 
 

Avtandil is an image of love here as well. It is noteworthy that in the title 

of this verse, rain is depicted and the mood is related to the text discussed 

above. In particular, the author pictures the unhappy reality and desired 

                                                      
3 See. E. Khintibidze, “Avtandili and Lancelot”: The Wordview of Rustaveli’s Vepkhistqaosani 

(“The Man in the Panther ‘s Skin”), Tbilisi, 2009, p. 582-613. 



ქართველოლოგი – THE KARTVELOLOGIST 

29, 2021-2022 

 279 

perspective through contrast, and in this controversy, Avtandil is associated 

with light, beauty and harmony. 

To summarize, as a result of the reconstruction of Valerian Gaprin-

dashvili's theoretical views and the analysis of poetic works, it was outlined that 

V. Gaprindashvili intended to create a myth on Rustaveli. He discussed 

Rustaveli's literary work as work with the aspects characteristic of modernism. 

He understands “The Man in the Panther’s Skin” according to two origins of 

creativity given by Nietzsche and attributes the poem to a series of Apollonian 

works. Via allusion to chivalrous novels, the poet links Avtandil to the heroes of 

courtly novels (at least, the mood and context of the verse are freely relevant to 

such an interpretation). The reception of Avtandil’s image is also original – 

Avtandil perceived as the knight self-sacrificed to a friend, is conceived as an 

enamoured character in “Rain Performance”.  

 

 

Bibliography 

 

1. Aka Morchiladze, “King and I (excerpt from the autobiography)”: 24 Saati, 
N298, p. B5. 

2. Gaprindashvili, V., “Davit Guramishvili (Parallels)”: Meotsnebe Niamorebi, 

N4, 1920, p. 10-16. 

3. Gaprindashvili, V., “Davit Guramishvili (Parallels)”: Meotsnebe Niamorebi, 
N7, 1922, p. 9-12. 

4. Gaprindashvili, V., “Two elements”: Bakhtrioni, N4, 1922, p. 1. 

5. Gaprindashvili, V., Poems, translations, essays, letters from the writer’s 

archive, Merani, Tbilisi, 1990. 

6. Khintibidze, E., The Wordview of Rustaveli’s Vepkhistqaosani ("The man in 

the panter’s skin"), Tbilisi, 2009. 

7. Jalisashvili, M., “The Renaissance of Rustaveli’ poetics in the poetry of "The 

Blue Horn": VI International Symposium, Contemporary Issues of Literary 

Criticism, Shota Rustaveli Institute of Georgian Literature, 2012, p. 344-350. 



 

 

 

 

 

 

 

 

damkabadonebeli  xaTuTa badriZe 

garekanis dizaineri  nino ebraliZe 

 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

daibeWda iv. javaxiSvilis saxelobis 
Tbilisis saxelmwifo universitetis 

gamomcemlobis stambaSi 
 

0128 Tbilisi, i. WavWavaZis gamziri 1 1, Ilia Tchavtchavadze Ave., Tbilisi 0128 Tel 995(32) 225 04 84, 6284/6279 https://www.tsu.ge/ka/publishing-house 
 


