
 92 

Un épisode de la vie du roi indien Aśoka 

dans le roman de Barlaam et Josaphat 

 

 

 

Guillaume Ducceur  

Université de Strasbourg 

 

 

Key Words: Barlaam and Josaphat; Aśoka; Avadāna; Buddhist hagiography; literary transmission 

 

 

En 1860, dans son article « Die Quellen des ‘Barlaam und Josaphat’», le folkloriste belge Félix 

Liebrecht (1812-1890) pointa que, dans la partie narrative du roman, d’autres traditions 

bouddhiques, outre celle de la vie du Buddha, avaient été intégrées dans l’œuvre, et notamment celle 

du roi Aśoka qui vécut au IIIe s. av. J.-C.1. Il ne faisait alors plus aucun doute que certains apologues 

barlaamiens, tel celui de l’homme fuyant devant la licorne, provenaient d’un fonds bouddhique, plus 

particulièrement de celui des Avadāna relatant les exploits héroïques accomplis par le Buddha ou 

bien par quelques-uns de ses disciples. Cette identification d’un passage de la vie du grand roi indien 

Aśoka avait été rendue possible après la traduction qu’avait faite l’indianiste français Eugène 

Burnouf2 (1801-1852) de larges extraits de l’Aśokāvadāna dans son ouvrage Introduction à l’histoire 

du buddhisme indien3 à partir de la lecture d’un manuscrit népalais du Divyāvadāna4 qu’il reçut, en 

                                                   
1 Félix Liebrecht, «Die Quellen des ‘Barlaam und Josaphat’», in Jahrbuch für Romanische und Englische 

Literatur, Zweiter Band, 1860, p. 330. F. Liebrecht donnait alors une date plus haute pour le règne du roi 

Aśoka, 325 av. J.-C., que celle qui a été par la suite déterminée, à savoir 268 av. J.-C. pour la date de son 

intronisation (rājasūya) à partir de l’édit XIII (Khalsi, Girnar et Mansehra). On s’étonnera néanmoins qu’en 

1993, cette date de 325 av. J.-C. ait été encore reprise par Annie et Jean-Pierre Mahé dans le commentaire de 

leur traduction de la recension courte géorgienne de Barlaam et Josaphat. Annie et Jean-Pierre Mahé, La 

sagesse de Balahvar. Une vie christianisée du Bouddha, Paris, Gallimard, 1993, p.72, n. 1. 
2 Sur Eugène Burnouf, voir Guillaume Ducœur, Eugène Burnouf et les études indo-iranologiques, Université 

de Strasbourg (coll. «Publications de l’Institut d’histoire des religions», vol. 3), 2022. 
3 Eugène Burnouf, Introduction à l’histoire du buddhisme indien, 1844, Paris, Imprimerie royale, p. 319-385. 
4 Après la mort d’E. Burnouf, ce manuscrit fut acheté par la Bibliothèque impériale, l’actuelle Bibliothèque 

nationale de France où il est toujours conservé (BnF – Ms Sanskrit 53 [ancienne cote Ms Burnouf 97]). 



 93 

mai 1841, de Brian Houghton Hodgson (1800-1894)1. Dès lors, il fut admis que les deux apologues 

intitulés «La trompette de la mort» et «L’épreuve des coffrets» trouvaient leur origine dans 

l’Aśokāvadāna2, comme le rappela, en 1923, l’égyptologue anglais Wallis Budge (1857-1934) qui 

affirmait respectivement que «The original form of this Apologue is thought to be the legend of 

Asoka’s brother Vitasoka» et «The Indian original is the tale of Yasas, Asoka’s minister»3, ou bien 

encore, en 1993, Annie et Jean-Pierre Mahé dans leur traduction de la recension courte géorgienne 

de Barlaam et Josaphat4. Si l’absence dans la littérature manichéenne de ces deux apologues interroge 

sur l’histoire de la transmission de la trame narrative de ces deux épisodes de l’Aśokāvadāna jusque 

dans l’œuvre de Barlaam et Josaphat, dans ses recensions arabes – du Kitāb Bilawhar wa-Yūdāsaf 

(VIIIe s., texte perdu), d’Ibn Bābūya (Xe s.) et ismaélienne5 (XIe s.) –, ainsi que géorgienne6 (IXe-Xe s.) 

et grecque7 (Xe-XIe s.), il convient également d’indiquer que l’histoire rédactionnelle de ces deux 

apologues, dans la littérature bouddhique, est elle-même fort complexe et atteste la «malléabilité» de 

ces histoires édifiantes qui ont été tour à tour reprises, réécrites et adaptées par des auteurs 

bouddhistes tout au long des siècles. Aussi nous proposons-nous de revenir sur cette histoire 

rédactionnelle bouddhique afin d’apprécier au mieux les éléments narratifs qui furent «martelés» par 

les auteurs successifs et qui furent par la suite intégrés dans le roman de Barlaam et Josaphat, 

l’ensemble des recensions barlaamiennes témoignant de leur assimilation probablement dès la 

première version extra-bouddhique. 

 

La littérature hagiographique bouddhique indienne a été constituée durant de longs siècles 

jusqu’à sa fixation tardive à la période Gupta (IIIe-VIe s.) dans l’Inde du Nord tout autant que sous la 

                                                   
1 Sur B. H. Hodgson, voir William Wilson Hunter, Life of Brian Houghton Hodgson, London, 1896; David M. 

Waterhouse (ed.), The Origins of Himalayan Studies. Brian Houghton Hodgson in Nepal and Darjeeling 1820-

1858, NewYork, 2005. 
2 Wallis Budge, Baralâm and Yĕwâsĕf being the Ethiopic version of a christianized recension of the Buddhist 

legend of the Buddha and the Bodhisattva, Cambridge, University Press, 1923, p. xx. 
3 Ibid., p. xxi et xxii. 
4 Annie et Jean-Pierre Mahé, La sagesse de Balahvar. Une vie christianisée du Bouddha, Paris, Gallimard, 1993, 

p.72, n. 1. 
5 Daniel Gimaret, Le livre de Bilawhar et Būḏāsf selon la version arabe ismaélienne, Paris, 1971. 
6 The Balavariani (Barlaam and Josaphat), a Tale from the Christian East translated from the old Georgian by 

David Marshall Lang, University of California, Berkeley, 1966; Annie et Jean-Pierre Mahé, La sagesse de 

Balahvar. Une vie christianisée du Bouddha, Paris, Gallimard, 1993. 
7 St. John Damascene, Barlaam and Ioasaph, with an English translation by G. R. Woodward and H. Mattingly, 

W. Heinemann, London, 1914. 



 94 

dynastie śrīlaṅkaise des Moriya (Ve-VIe s.). Dans sa recherche d’appuis politiques solides afin de se 

maintenir sur les différents territoires royaux dans lesquels il s’implanta, le saṃgha bouddhique a 

très tôt, probablement dès après sa mort, développé un cycle du grand roi Aśoka qui s’était converti 

à la doctrine du Buddha vers 258 av. J.-C. comme il le proclama lui-même dans l’un de ses édits1. 

Cette conversion fut pour ce saṃgha un fait majeur dans son histoire, car elle lui donna l’opportunité 

d’essaimer sur un vaste territoire, bien au-delà du Magadha. En développant toute une littérature 

autour de cette conversion que les tenants bouddhistes considéraient assurément comme un 

marqueur historique – la date du parinirvāṇa du Buddha étant alors fixée par rapport à l’avènement 

de ce roi – le saṃgha put renouveler et actualiser une vieille tradition qui remontait peu de temps 

après la mort du Buddha, celle de rattacher politiquement le fondateur de leur courant religieux au 

roi du Magadha, c’est-à-dire à la grande figure royale de Bimbisāra. Ainsi, en rattachant le dharma 

bouddhique – personnifiant le Buddha parinirvāṇé – au roi Aśoka et à son glorieux passé politique, 

le saṃgha chercha à s’assurer protection et largesses auprès d’autres monarques, alliés ou non de la 

dynastie des Maurya. La construction de la figure du roi Aśoka par les hagiographes bouddhistes 

participa à établir le modèle idéaltypique du monarque bouddhiste qui influença au cours des siècles 

un grand nombre de rois d’Asie du Sud, voire d’Asie du Sud-Est. Si certains épisodes de ce cycle 

royal bouddhique firent l’objet de représentations figurées dès le IIe s. av. J.-C. – stūpa de Bhārhut – 

et que ces dernières continuèrent à être sculptées au cours du Ier s. av. J.-C – stūpa de Sāñcī – 

jusqu’aux Ier-IIIe s. ap. J.-C. – stūpa de Kanaganahalli – d’autres épisodes n’eurent pas le même succès 

figuratif, à l’égal des deux apologues qui nous occupent. Néanmoins, ces bas-reliefs permettent 

d’affirmer que le cycle d’Aśoka fut progressivement élaboré dès la mort du monarque survenue en 

232 av. J.-C. Ainsi est-il remarquable que les représentations figurées d’épisodes de la vie du 

monarque correspondent tout à fait à ceux qui composent l’Aśokāvadāna conservé dans le 

Divyāvadāna. Et l’absence de figuration d’autres épisodes invite à supposer à l’inverse que ces 

derniers furent développés par la suite, au cours des siècles qui suivirent. 

Les deux apologues barlaamiens, à savoir «La trompette de la mort» et «L’épreuve des coffrets» 

font écho respectivement à l’épisode de Vītaśoka, frère d’Aśoka, ou Vītaśokāvadāna et à celui de 

Yaśas, ministre d’Aśoka, ou Kunālāvadānaṃ yaśo’mātyopākhyānaṃ, tous deux conservés dans le 

Divyāvadāna. De fait, cette anthologie bouddhique n’a fait l’objet d’aucune traduction en chinois et 

le texte sanskrit a lui-même été fixé tardivement, là encore probablement sous les Gupta. Ainsi tels 

que ces deux récits didactiques apparaissent dans la littérature bouddhique, il est bien difficile de 

remonter au-delà de la période Kusāṇa durant laquelle le poète bouddhiste Aśvaghoṣa (ca. 80-150) 

                                                   
1 Édit mineur sur rocher 1. 



 95 

composa son Sūtrālaṃkāra qui n’a été conservé que par une seule traduction chinoise, celle réalisée 

par Kumārajīva (344-413) vers 405 et intitulée Da zhuangyan lun jing1 (大莊嚴論經, T. 201, vol. 4). 

L’indianiste suisse Édouard Huber2 (1879-1914) a montré que le poète Aśvaghoṣa fut à l’origine de 

la composition et du développement ornemental d’un certain nombre d’avadāna qui furent repris 

plus tard, parfois en les simplifiant, par l’auteur du Divyāvadāna3. Ce fut le cas de l’apologue mettant 

en scène le roi Aśoka et son ministre Yaśas. Mais ce dernier fut déjà intégré à l’Aśokāvadāna en tant 

que cycle d’Aśoka autonome dès 300 ap. J.-C. puisqu’il apparaît dans la traduction chinoise Ayuwang 

zhuan (阿育王傳, T. 2042, vol. 50) réalisée par An Faqin (安法欽) en 306, sous les Jin occidentaux. Ce 

cycle autonome ne devait néanmoins pas être fixé puisque la traduction faite par Saṃghabhara (僧

伽婆羅, Sengqiepoluo [460-524]) en 512 ap. J.-C. sous le titre Ayuwang jing (阿育王經, T. 2043, vol. 

50) ne le mentionne nullement. Ainsi, Jean Przyluski (1885-1944) arriva à la conclusion que le cycle 

d’Aśoka prit naissance à Pāṭaliputra au Magadha peu de temps après la mort du grand monarque et 

qu’il fut réécrit au Kauśambī (Aśokasūtra) puis complété à Mathurā (Aśokāvadāna), entre le IIe s. av. 

J.-C. et le IIe s. ap. J.-C., au sein de l’école ancienne des sarvāstivādin, avant d’être remanié, d’une 

part, dans les territoires du Cachemire par Aśvaghoṣa (Sūtrālaṃkāra) puis les mūlasarvāstivādin 

(Vinaya) et les sarvāstivādin (Divyāvadāna4), d’autre part, au Śrī Laṅkā par les theravādin 

(Mahāvaṃsa) au Ve s. ap. J.-C.5. 

Ce qui retiendra ici notre attention est le récit cadre de ces apologues, c’est-à-dire la situation 

initiale et l’élément déclencheur afin de les comparer avec les recensions barlaamiennes. Dans ces 

dernières, les deux apologues – «La trompette de la mort» et «L’épreuve des coffrets» – sont réunis et 

introduits par un récit cadre mettant en scène un roi d’un pays dont les noms ne sont nullement 

                                                   
1 Açvaghosa, Sûtrâlamkâra, traduit en français sur la version chinoise de Kumârajîva par Édouard Huber, Paris, 

E. Leroux, 1908; Sylvain Lévi, «Açvaghoṣa, le Sûtrâlaṃkâra et ses sources», Extrait du Journal Asiatique de 

juillet-août 1908, Imprimerie nationale, Paris, 1908. 
2 Sur É. Huber, voir Louis FINOT, «Édouard Huber», in Bulletin de l’École française d’Extrême-Orient 14, 1914, 

p. 1-8. 
3 Édouard Huber, «Études de littérature bouddhique», in Bulletin de l’École française d’Extrême-Orient 4, 

1904. p. 698-726. 
4 Pour une traduction en anglais du Divyāvadāna, voir Divine Stories. Divyāvadāna, 2 parts, translated by 

Andy Rotman, Wisdom Publications, Boston, 2008 ; pour l’Aśokāvadāna, voir John S. Strong, The Legend of 

King Aśoka. A Study and Translation of the Aśokāvadāna, Motilal Banarsidass Publishers (coll. «Buddhist 

Tradition Series», vol. 6), Delhi, 1989. 
5 Jean Przyluski, La légende de l’empereur Açoka (Açoka-avadāna) dans les textes indiens et chinois, Paris, P. 

Geuthner, 1923, p. 117-118. 



 96 

précisés, ôtant ainsi toute allusion à une quelconque origine indienne. Ce roi est décrit comme ayant 

été vertueux et, un jour qu’il chevauchait avec sa suite, il aperçut deux hommes pauvrement vêtus. 

Étant descendu de cheval ou de son char, il alla les saluer. Seules les récits géorgiens et grec ajoutent 

que le roi reconnut ces deux pauvres hères comme étant des ascètes. Ainsi, les recensions arabes1 

donnent à voir un récit cadre où prévaut la misère sociale à la différence des versions géorgiennes2 

et grecque3 qui font de cet état de misère la résultante de la vie ascétique. Mais toutes ces recensions 

poursuivent en indiquant que les gens de la suite royale, offusqués par un tel comportement 

déshonorant de la part du roi et n’osant lui en faire grief ouvertement, en appelèrent à son frère afin 

de lui en faire le reproche. S’ensuivent alors les apologues de «La trompette de la mort» et de 

«L’épreuve des coffrets» dans lesquels le roi donne une leçon respectivement à son frère puis aux 

gens de sa suite. 

Du côté des apologues bouddhiques, il existe plusieurs réécritures successives ou contemporaines 

les unes des autres à partir d’un même récit cadre mettant en scène un roi vertueux qui descend de 

cheval ou de char et qui vient rendre hommage à des personnes devant lesquelles il ne devrait pas 

s’incliner. Ainsi, cette situation initiale positive et cet élément déclencheur se retrouve dans les 

traductions chinoises de deux textes bouddhiques qui n’ont aucun lien avec le roi Aśoka. 

Le premier texte est le Sūtra du roi maître universel (普達王經, Pǔdá wáng jīng, T. 522, vol. 14) 

qui a été traduit sous les Jin occidentaux (西晉, Xījìn), soit entre 265 et 317 ap. J.-C., mais dont le 

nom du traducteur est perdu. Ce récit, introduit par la formule liminaire propre aux sūtra 

bouddhique4, met en scène un roi cakravartin5 du royaume de Fuyan (夫延) qui vénérait la doctrine 

                                                   
1 Shaykh as-Saduq, Kamaaluddin wa Tamaamun Ni’ma (Perfection of Faith and Completion of Divine Favor), 

translated by Sayyid Athar Husain S.H. Rizvi, vol. 2, Az-Zahra Publications, Mumbai, s. d., p. 206; Daniel 

Gimaret, Le livre de Bilawhar et Būḏāsf selon la version arabe ismaélienne, Droz, Paris, 1971, p. 84. 
2 The Balavariani (Barlaam and Josaphat), a Tale from the Christian East translated from the old Georgian by 

David Marshall Lang, University of California, Berkeley, 1966, p. 73-74; Annie et Jean-Pierre Mahé, La sagesse 

de Balahvar. Une vie christianisée du Bouddha, Paris, Gallimard, 1993, p. 72-73. 
3 St. John Damascene, Barlaam and Ioasaph, with an English translation by G. R. Woodward and H. Mattingly, 

W. Heinemann, London, 1914, p. 71. 
4 «Il a été entendu ainsi:» (聞如是, wén rúshì, T. 522, vol. 14, p. 794c6), néanmoins sans le pronom personnel à 

la première personne préposé (我, wǒ). Cette histoire aurait été racontée par le Buddha, entouré de 1250 

bhikṣu, dans le parc d’Anāthapiṇḍada (T. 522, vol. 14, p. 794c6-7). 
5 普達王, pǔdá wáng, T. 522, vol. 14, p. 794c8. Le terme utilisé diffère de celui utilisé par Kumārajīva pour 

désigner le roi Aśoka en tant que cakravartin (轉輪王, zhuǎnlún wáng, T. 201, vol. 4, p. 312c5 et c7). Le premier 

terme traduit l’idée d’universalité et du pouvoir royal exercé dans les quatre directions (四方, sìfāng, T. 522, 



 97 

honorable du Buddha1 et avait toujours un cœur compatissant2. Pour rendre hommage aux trois 

joyaux (Buddha, dharma, saṃgha), les jours de purification, il se prosternait en posant son visage par 

terre (稽首, qǐshǒu3). Or, son peuple ne connaissait pas les trois joyaux bouddhiques et s’offusqua de 

cette attitude remettant en cause la dignité de sa fonction royale. Mais ses ministres4 n’osèrent pas 

s’en ouvrir à lui. Un jour qu’il sortit du palais avec ces derniers et sa suite, il fit la rencontre d’un 

ascète [bouddhiste5] et descendit immédiatement de son char6 afin de le saluer en mettant sa tête par 

terre7. Aussitôt, les ministres lui firent des remontrances en disant: «Le grand roi est extrêmement 

vénérable. Pourquoi mettez-vous votre tête par terre dans la rue devant cet ascète mendiant?»8. Le 

roi donna alors une leçon à ses ministres en leur ordonnant d’aller quérir la tête d’un homme mort 

(死人頭, sǐ rén tóu) ainsi que les têtes d’animaux morts – bœuf, cheval, porc et mouton (牛馬猪羊, 

niú mǎ zhū yáng)9 – pour les vendre au marché10. C’est ainsi qu’est introduit cet apologue des têtes 

coupées. 

Dans le second texte, à savoir le Sūtra de divers apologues anciens (舊雜譬喩經, Jiù zápìyù jīng, 

T. 206, vol. 4), traduit par le Sogdien Saṃghavarman (康僧會, Kang Senghui), en 251 ap. J.-C., deux 

récits – 49 et 5011 – ont des liens directs avec les apologues en question. Dans cette anthologie 

d’avadāna, l’histoire des têtes coupées est introduite par un récit cadre dans lequel un roi, qui n’est 

pas nommé, allait toujours rendre hommage au Buddha sans éviter ni la boue, ni la pluie, ce qui 

ennuyait fort ses ministres. Il leur ordonna alors d’aller s’enquérir d’une centaine de têtes d’animaux 

et d’une seule tête d’homme afin d’aller les vendre au marché12. Un second récit, qui suit 

                                                   
vol. 14, p. 794c), le second est une traduction littérale du terme sanskrit cakra-vartin, «qui fait tourner la roue 

[de son char sur son vaste territoire]). 
1 王身奉佛尊法, wáng shēn fèng fó zūn fǎ, T. 522, vol. 14, p. 794c8-9. 

2 常有慈心, cháng yǒucí xīn, T. 522, vol. 14, p. 794c9. 
3 T. 522, vol. 14, p. 794c11. 
4 群臣, qún chén, T. 522, vol. 14, p. 794c13. 

5 道人, dàorén, T. 522, vol. 14, p. 794c15. Le terme désigne en premier lieu l’ascète taoïste. 
6 下車, xià chē, T. 522, vol. 14, p. 794c16. 
7 頭面著地, tóumiàn zhuó dì, T. 522, vol. 14, p. 794c16. 

8 大王至尊 何宜於道路爲此乞匃道人 頭面著地, dà wáng zhì zūn, T. 522, vol. 14, p. 794c18-19. 

9 T. 522, vol. 14, p. 794c20. 
10 於市賣之, yú shì mài zhī, T. 522, vol. 14, p. 794c23. 

11 Cinq cents contes et apologues, extraits du Tripiṭaka chinois et traduits en français par Edouard Chavannes, 

tome I, E. Leroux, Paris, 1910, n° 143 et 144, p. 415-416. 
12 T. 206, vol. 4, p. 518c4-5. 



 98 

immédiatement l’apologue des têtes coupées, fait mention d’un roi qui autrefois, lorsqu’il partait en 

tournée, descendait de son char toutes les fois qu’il apercevait un śramaṇa pour le saluer1. Un religieux 

dit alors au roi qu’il ne devrait pas descendre ainsi de son char. Mais le roi répliqua qu’en aucune façon, 

il descendait de son véhicule, puisqu’au contraire, il montait, car en rendant hommage aux śramaṇa, il 

monterait, après sa mort, au monde des dieux. 

Dans la traduction chinoise de l’Aśokāvadāna réalisée par An Faqin en 300 ap. J.-C., un avadāna 

raconte que le frère cadet du roi Aśoka, nommé 宿大哆 (Sudaduo, Sudatta?), avait mis sa foi dans des 

doctrines non-bouddhiques (外道, wàidào( et qu’il décriait la doctrine du Buddha )佛法, fófǎ)2. Le roi 

lui fit la leçon en le confrontant à la mort et ce frère finit par se convertir à la doctrine bouddhique. Cet 

apologue fait écho à celui de «La trompette de la mort». Néanmoins, le récit cadre ne correspond 

aucunement à celui des recensions barlaamiennes. C’est en effet dans l’avadāna mettant en scène Aśoka 

et son ministre Yaśas3 que l’on retrouve les éléments narratifs propres aux versions bouddhiques et à 

celles de Barlaam et Josaphat. Cependant, si l’on retrouve bien le fait que le roi se prosternait devant 

des religieux qu’il rencontrait, il n’est aucunement question ni de sortie du palais en compagnie de sa 

suite, ni de descente de cheval ou de char. De fait, ces éléments sont présents dans la traduction chinoise 

de l’œuvre ornementée – Sūtrālaṃkāra – du poète Aśvaghoṣa, réalisée par Kumārajīva. Là le roi Aśoka 

descendait de cheval (下馬, xià mǎ( chaque fois qu’il voyait des disciples du Buddha )佛弟子, fó dìzǐ) 

en touchant leurs pieds (接足, jiēzú) sans considération aucune pour leur ancienneté – novice ou ancien 

(不問長幼必, bù wèn cháng yòu bì) – dans le saṃgha4. Le mécontentement de son ministre Yaśas, «ayant 

une opinion vicieuse sans foi» (邪見不信, xiéjiàn bùxìn) dans le Buddha vint du fait que le roi Aśoka se 

prosternait ainsi devant des moines bouddhistes dont certains étaient issus de basses castes )vaiśya, 

śudra, caṇḍāla et autres artisans5(. Cette thématique sociale est propre au poète Aśvaghoṣa qui en fit l’un 

de ses sujets privilégiés dans ses compositions littéraires. L’auteur du Divyāvadāna reprit, en les 

simplifiant, les éléments narratifs du Sūtrālaṃkāra d’Aśvaghoṣa. Le fait, par exemple, de descendre de 

cheval n’y apparaît plus6.  

 

Ainsi voit-on se dessiner l’histoire des récits cadres de ces apologues bouddhiques. Il apparaît que 

les premiers avadāna ne portaient pas sur l’histoire d’Aśoka, mais qu’ils renvoyaient à un apologue dans 

lequel autrefois un roi universel aurait mis à mal sa fonction royale en rendant hommage au Buddha et 

en posant sa tête sur ses pieds. De là dériva la variante selon laquelle un roi en tournée lorsqu’il voyait 

                                                   
1 毎見沙門輒下車爲沙門作禮, měi jiàn shāmén zhé xià chē wéi shāmén zuòlǐ , T. 206, vol. 4, p. 518c14-15. 

2 T. 2042, vol. 50, p. 106a21. 
3 T. 2042, vol. 50, p. 129c22-130a15. 
4 T. 201, vol. 4, p. 274a14-16. 
5 T. 201, vol. 4, p. 274a19-21. 
6 Eugène Burnouf, Introduction à l’histoire du buddhisme indien, 1844, Paris, Imprimerie royale, p. 374. 



 99 

un disciple du Buddha descendait de son char pour lui rendre hommage. Les auteurs de l’Aśokāvadāna 

reprirent ce topos anonymisé pour l’attribuer au grand roi Aśoka sans faire mention aucune de la descente 

du char, mais tout en accentuant le caractère bouddhique1. Puis au IIe s. ap. J.-C., Aśvaghoṣa composa 

son Sūtrālaṃkāra en ornementant le récit cadre, le roi Aśoka faisant alors sa tournée non plus en char, 

mais à cheval, et en nommant son ministre Yaśas, nom qui fut, dans l’Aśokāvadāna, celui du supérieur 

du monastère Kukkuṭārāma que visita à plusieurs reprises le roi Aśoka afin de s’entretenir avec lui2. 

Quant à l’auteur du Divyāvadāna, il s’inspira du Sūtrālaṃkāra dont il simplifia les ornementations. 

Dans les recensions barlaamiennes, c’est assurément le récit cadre type anonymisé qui a prévalu. Il 

a servi à introduire deux apologues qui étaient bien distincts du côté bouddhique. Ainsi a été enchâssé 

entre le récit cadre et l’apologue de «L’épreuve des coffrets», celui de «La trompette de la mort». Dans 

les versions d’Ibn Bābūya et ismaélienne, ce qui offusque les ministres est l’attitude du roi qui déshonore 

sa fonction royale en descendant de cheval pour aller saluer deux pauvres. On notera que, dans les 

versions bouddhiques, il n’est jamais fait cas de deux hommes misérables, mais toujours d’un seul ascète 

bouddhiste ou de nombreux disciples du Buddha3. Ainsi, à l’agir déshonorant du roi vertueux qui 

s’incline devant deux hommes vêtus de guenilles, les ministres allèrent se plaindre au frère du roi, non 

nommé, le Sudatta ou Vītaśoka de l’Aśokāvadāna qui ouvre l’apologue de la condamnation à mort. Les 

auteurs des recensions chrétiennes, quant à eux, réintégrèrent le caractère ascétique de ces deux hommes 

pauvrement vêtus. Bien qu’il s’agisse, tout comme dans les versions d’Ibn Bābūya et ismaélienne, de 

mettre en avant la distanciation entre la fonction royale et un statut social dégradant, il n’en reste pas 

moins que les auteurs chrétiens mirent en valeur le fruit d’un ascétisme rigoriste, le roi ayant 

immédiatement reconnu en eux des ascètes chrétiens. De fait, l’idéal chrétien de la vie monastique, 

proche de celui du bouddhisme, entraîna une relecture qui réidentifia les deux hommes pauvres à des 

ascètes. 

Les éléments narratifs barlaamiens communs qui structurent chacun des récits cadres peuvent 

s’énumérer ainsi: un roi – vertueux – un jour – alors qu’il chevauchait avec son armée – rencontra deux 

                                                   
1 La tête de l’homme, par exemple, est celle d’un suicidé: 自死, zìsǐ , T. 2042, vol. 50, p. 129c28. Le roi n’a donc 

joué aucun rôle karmique dans la mort de cet homme dont la tête devra être vendue au marché par son ministre 

Yaśas. 
2 Dans l’Ayuwang zhuan (阿育王傳, T. 2042, vol. 50), traduction chinoise de l’Aśokāvadāna, le ministre est déjà 

nommé Yaśas, mais il semble que les derniers apologues de cette traduction aient été ajoutés tardivement, 

après l’œuvre d’Aśvaghoṣa. Sur le glissement opéré depuis le moine Yaśas d’un monastère au pays de Vṛ ji, au 

sthavira supérieur du monastère de Kukkuṭ ārāma, puis au ministre hérétique Yaśas dans les versions 

cachemiriennes, voir Jean Przyluski, La légende de l’empereur Açoka (Açoka-avadāna) dans les textes indiens 

et chinois, Paris, P. Geuthner, 1923, p. 108-109 et 191. 
3 Dans les recensions barlaamiennes, ces deux pauvres renvoient aux deux mendiants (cf. versions d’Ibn Bābūya 

et ismaélienne) rencontrés par le jeune prince Būḏāsf quelque temps auparavant, dont l’un, malade, avait le 

teint jaunâtre (cf. versions géorgienne et grecque). 



 100 

pauvres – et descendit de son cheval – pour aller les saluer. Ces éléments qui viennent d’un topos de la 

littérature édifiante bouddhique suivent bien ceux présents dans l’Aśokāvadāna et le Sūtrālaṃkāra. 

Néanmoins, il convient de demeurer prudent sur une éventuelle reprise de ces récits bouddhiques, car 

les deux apologues barlaamiens, quant à eux, diffèrent, non pas dans leur signification édifiante 

respective, mais bien dans leurs éléments narratifs, l’histoire de Vītaśoka usurpant le trône et condamné 

à mort diverge du retentissement de la trompette royale comme verdict de condamnation à mort, et les 

têtes coupées d’animaux et d’un homme diffèrent des coffres1 emplis soit de charognes soit de joyaux. 

Mais ce qui semble assuré est que les auteurs non-bouddhistes qui ont eu quelque intérêt à réécrire la vie 

du prince Siddhārtha Gautama d’après le cycle de Kapilavastu ont également puisé à d’autres sources 

bouddhiques d’inspiration royale. Si l’on admet que la littérature édifiante tel l’Aśokāvadāna fut 

construite pour instruire les jeunes princes et rois bouddhistes, voire pour convertir certains rois à la 

doctrine du Buddha, il ne fait aucun doute que ceux d’entre les non-bouddhistes qui s’en sont inspirés 

eurent à leur tour le même dessein afin de s’assurer de la protection et des largesses des monarques, à 

commencer par les théologiens chiites, si ce n’est avant eux par les prêcheurs (afrinsaran) manichéens. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                   
1 Sur l’emploi de coffres par les rois indiens dans des apologues, voir notamment Theodor Benfey, Pantschatantra: 

fünf Bücher indischer Fabeln, Märchen und Erzählungen, Erster Theil, F. A.  Brockhaus, Leipzig, 1859, p. 408-

410. 


